январь, 2018

# Parogaarhin Mhgchohsp

ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО ТИХОНА, МИТРОПОЛИТА НОВОСИБИРСКОГО И БЕРДСКОГО

миссионерским отделом митрополии

ИЗДАНИЕ ОДОБРЕНО

Газета призвана помочь осознать необходимость православной миссии, имеющей целью наставить людей на путь, ведущий к спасению через Церковь, объединить православных верующих в служении Богу и ближнему. СИНОДАЛЬНЫМ ИНФОРМАЦИОННЫМ ОТДЕЛОМ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ 630007, г. Новосибирск, ул. Красный проспект, 1А, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49

http://ansobor.ru

12+



Эти слова касаются всех нас. У всех нас есть призвание и приглашение от Бога, Он зовет всех людей, и нет на свете человека, который мог бы сказать: «У меня не было приглашения от Бога!» - потому что Христос зовет нас к Себе Своим Крестом, Своей кровью, Жертвой, Воскресением. Многие думают: «У меня нет призвания от Бога!» - но это неверно, потому что все приглашены в Царство Божие. Как мы будем добираться до Царства Божия – это зависит от нас: каждый выбирает сам, поэтому мы и несем ответственность за свои решения. Но все без исключения призваны в Божие Царство, потому что это невозможно, чтобы Бог был пристрастным, то есть одного приглашал в Свое Царство, а другого нет, и одних любил больше, а других меньше. Он любит

всех одинаково, это мы любим Бога один меньше, а другой больше.

А поскольку мы призваны, это значит, что на нас ложится ответственность, потому что если мы отвергнем зов Бога, наше решение отягчит не Бога, а нас. Мы несем груз ответственности за отвержение или принятие зова Божия. Бог сделал нас свободными, Он не заставляет нас следовать за Ним.

Конечно, этот выбор обладает вечными измерениями: если мы любовью соединены со Христом в этой жизни, то будем соединены с Ним любовью и вечно, в вечной жизни, а если откажемся возлюбить Христа в настоящей жизни, тогда никто нас силой не заставит любить Его в вечной жизни. Там продолжается состояние, в котором



мы сейчас находимся. Это вопрос нашего свободного выбора.

Надо учитывать и огромную роль, которую играет Призывающий нас. Мы часто говорим, что Церковь отличается от мирских идеологий и мирских убеждений тем, что здесь со Христом у нас имеется личная связь. А когда придерживаемся определенной мирской идеологии, у нас не бывает личной связи с идеей. Например, я - приверженец какой-нибудь идеологии, люблю какуюнибудь идею, обожаю ее, однако идея – идея и есть, это идеал, ценность. В Церкви же у нас нет идеалов и идей, а есть Личность, Личность Иисуса Христа. Он для нас – воплощенный Бог Слово, призывающий нас жить вместе с Ним, и мы развиваем отношения любви с Ним, а не просто отношения, основанные на вере. Тогда я верю, что то, что говорит нам Христос, – это хорошо, и поскольку оно хорошо, то я этому следую. Это тоже хорошо, но это первая ступень, а цель состоит в том, чтобы я возлюбил Его, чтобы заставил свое сердце ощутить Его любовь, ибо Он любит нас.

Это данность – Он любит нас беспредельно, любит как Бог, а не как человек, потому что человеческая любовь ограничена, а любовь Божия необъятна и беспредельна. Следовательно, мы должны настроить свою душу и сердце так, чтобы почувствовать Христову любовь. Мы должны быть соединены в Божией любви, чтобы мы могли, всегда имея перед собой Христа, знать, как поступать, как говорит здесь святой апостол Павел. Другими словами, знать, как нам жить, потому что в том, что касается образа жизни, уже не осталось для нас ничего непознанного.

Первообразом для нашей жизни является Сам Христос, Он показывает нам образец для нашей жизни, и нет ничего, о чем мы могли бы сказать: «Мы этого не знаем, нам это неизвестно, мы этого не видели!» Нет, мы знаем, как будем поступать, знаем, что будем делать, потому что Христос стал Человеком. Он не просто дал нам заповеди и сказал: «Исполняйте их!» – а Сам стал Человеком и, как Человек, подал нам пример, чтобы мы шли по Его стопам. Видя, как жил и рассуждал Христос, и мы должны жить и мыслить так же.

Святой апостол Павел в другом месте пишет: «С терпением будем проходить предлежащую нам борьбу» (Евр. 12; 1), с которой сталкиваемся каждый день, которая часто бывает трудной и может даже стоить нам жизни, как некогда мученикам. Мучениками являются и люди, каждый день претерпевающие муки из-за здоровья, семейных, психологических и других причин, «имея перед глазами Начальника и Совершителя веры» (ср. Евр. 12; 1). Потому что мы видим перед собой Начальника и Совершителя нашей веры, Того, Кто является концом и

целью нашей жизни, — Христа, и когда Он перед нами, терпеливо ведем эту борьбу. А если Христос исчезнет у нас из поля зрения, с нами бывает то же, что и с теми, кто сбился с пути и не знает, что делать и куда идти.

Представьте себе человека, который бежит по стадиону, и вместо того, чтобы смотреть на свою дорожку, бежит и смотрит на скамейки, на зрителей, пришедших понаблюдать за ним и рукоплещущих ему, — он, конечно же, споткнется и упадет. А кто смотрит перед собой всегда, кто знает, что делает, куда идет, тот не отвлекается на происходящее вокруг, потому что видит перед собой финиш, награду. То же самое происходит и в нашей жизни. Если Христос перед нами, мы не претыкаемся. Знаете, когда это бывает? Когда мы теряем Его из виду, и в нашу жизнь входит что-нибудь другое.

Поэтому нами часто овладевают страх, тревога, паника, стресс, скорби, если у нас случаются неудачи, или начинается чрезмерный энтузиазм, если мы успешны. Всё это происходит оттого, что мы потеряли Христа из виду и вместо Него поставили перед собой что-то другое: «Вот бы достичь одного, достичь другого, приобрести одно, приобрести другое». Если же мы неизменно смотрим на Христа, тогда, что бы ни происходило – от самого крупного успеха до самой большой неудачи, – мы не поколеблемся. В этом и заключается наша проблема, что мы на жизненном пути теряем Христа из виду и от этого впадаем в панику.

Опасны не только неудачи, но и успехи тоже, иногда они представляют даже большую опасность. В неудачах человек сокрушается, ему больно, но он себя осознаёт, боль — это нечто отрезвляющее его. Успехи же — самая большая опасность для человека, потому что он тогда может обмануться, потерять Христа из виду и начать смотреть на что-нибудь другое. Естественно, результатом будет то, что он собьется с верного пути, потеряет свое предназначение и цель.

Давайте скажу вам нечто, что, может быть, и неверно. Когда начинают появляться первые симптомы приближения развода в семье? Когда супруги построят свой дом, родят детей, купят машину, когда начнется продвижение по работе, когда нет долгов, тогда и начинаются проблемы. Это произвело на меня большое впечатление. Пока люди стеснены и борются с трудностями, чтобы построить дом, найти работу, они соединены любовью, но когда получат всё, хотят развестись. И говоришь им:

- Да ладно вам, дети мои, у вас же сейчас всё есть. Вы же столько трудились. Неужели вы решили развестись? Какая у вас проблема?
  - Да никакой.
  - Что же с вами произошло?





– Просто мы сейчас поняли, что не любим друг друга... – и тому подобные вещи.

То есть даже по повседневным вещам видно, что комфорт и успех опасны для человека. Когда он видит, что беден, он более совестлив, но когда накопит денег, богатств, это становится для него опасно.

Мы должны всегда иметь Христа перед собой, чтобы Он не исчезал у нас из виду. Даже если обретем славу, богатство и власть над всем миром, никогда не будем забывать, что всё это преходяще и суетно. Знаете, чем больше у нас всего этого имеется, тем большую ответственность мы несем пред Богом, перед людьми и самими собой. Потому что бедный человек скажет:

А что я мог сделать по жизни? Самое большое – заработать на кусок хлеба для своей семьи.

У него другой ответственности нет, и хорошо, если он сделал хотя бы это. Но тот, у кого больше возможностей, несет большую ответственность пред Богом, людьми и собой. Поэтому мы должны быть очень внимательными и в счастье, и в неудаче, в самой смерти. Будем внимательны, потому что может наступить такой момент в нашей жизни, и он обязательно наступит, который станет для нас особенно трагическим.

Когда я шел сюда, мне позвонил один знакомый и сказал:

- Только что врач сказал мне, что у меня диагноз - рак мозга, его уже нельзя ни оперировать, ничего. Ты первый, кому я это говорю.

Молодой человек, намного младше меня. Это и есть то, с чем можно столкнуться в любой момент: от крайнего успеха до крайней неудачи. Мы можем осилить их, когда Христос перед нами, и тогда ни смерть, ни жизнь, ни бедность, ни богатство, ни успех, ни неудача, ни слава, ни бесславие — ничто не сможет смутить нашу душу. Потому что, что бы ни случилось, мы знаем, что будем идти путем Божиим.

Как-то к нам пришел один мирянин, очень известный человек, звезда, как их называют. Куда бы он ни поехал, собирается по 30-40 тысяч зрителей. На меня произвели впечатление его слова, я был удивлен. Он сказал:

– Мой грех в том, что, когда я смотрю на эти тысячи душ, как они мне аплодируют, я думаю про себя, что они сумасшедшие, если делают это. Но также думаю, что совершаю большой грех, занимая место Бога: они меня боготворят, и я чувствую, что не могу этого принять – быть для каких-то людей вместо Бога.

То есть только у Бога есть абсолютное место в нас, и только Ему мы можем полностью отдать свое сердце. Всё остальное относительно, а поскольку оно таково, то мы должны быть очень внимательными к тому, как мы к нему относимся. Всё, что пытается занять место

Бога и похитить у Него наше сердце, нашу надежду на Него, – это реально грех, то есть погрешность, ошибка.

Вы видите, в храмах мы постоянно вешаем страусиные яйца над лампадой (или под паникадилом в монастырях). Раньше люди считали, что когда страус насиживает яйца, он делает это своим взглядом: стоит на определенном расстоянии и, не отрываясь, смотрит на них, а если шум или еще что-нибудь отвлечет его внимание в другую сторону, яйцо портится. Так говорили старые люди.

Глядя на страусиное яйцо, мы должны понять, что и мы должны непрестанно смотреть на Бога, чтобы ничто не могло оторвать нашего взора от Него и Его любви. Поэтому люди использовали эти яйца, придавая им, кроме практического, также и символическое значение, а именно — чтобы они напоминали нам о постоянном воззрении на Бога. Если же наш взгляд отклонится от Христа, тогда всё у нас потерпит неудачу.

Если мы глубоко вникнем в себя в желании понять, почему мы потерпели неудачу, и зададимся вопросом: «А почему я потерпел крах? Почему со мной случилось то, что раздавило меня и повергло в отчаяние, депрессию, страх и тревогу?» - то увидим, что нашей самой большой ошибкой было то, что мы перестали смотреть в сторону Христа, и на Его место воссело что-то другое, что относительно, а следовательно – нестабильно и ненадежно. Это может быть человек: кто-то кого-то любит, и любимый становится целью его жизни. Ну что ж, замечательно, но только у этого человека в какой-то момент, может, не будет сил ответить на твои чувства: может, он не может дать тебе того, что ты хочешь, или не хочет сделать того, что хочешь ты. Но если даже он сделает это, то он тленный человек: наступит момент, когда его не станет, лет этак в 70-80, или же ты сам разочаруешь его своей смертью.

Следовательно, человек не абсолютен. Отсюда, если превратишь этого человека в кумир, обоготворишь его и поставишь в священном месте своего сердца, предназначенном только для Бога, а за этим последует и всё остальное, тогда получится проблема. Провода запутаются, и произойдет короткое замыкание, искры посыплются, повалит дым, и в итоге дом может сгореть, если не вылетят пробки.

Вот кто-нибудь говорит: «Работа для меня выше всего» (или учеба, оценки, семья, муж, жена). Но иногда человек бывает так потрясен, когда обнаруживает, что «этот человек, которого я любил, согрешил», или «не очень меня любит», или «вообще меня не любит», что с ним происходит полный срыв. Это нехорошо. Ну ладно, я могу быть уязвлен, получить душевную рану, расстроиться — это понятно, это человеческое. Но что-



бы сорваться и погубить свою жизнь – это значит, что ошибка во мне.

Поэтому Христос и расставляет всё на свои места. Он очень четко говорит, что *«если кто приходит ко Мне и не возненавидит отща своего и матери, и жены и детей, и братьев и сестер, а притом и самой жизни своей, тот не может быть Моим учеником»* (Лк. 14; 26).

В нашем сердце есть место, предназначенное только для Бога, и туда не может входить ничто другое; в само сердце могут войти все: супруг, дети, внуки, работа, идеология, отечество, — но ничто не может садиться на место Бога. Если мы посадим туда что-нибудь другое, у нас начнутся проблемы, произойдет крах, наступит момент, когда всё это рухнет, а вместе с ним рухнем и мы. Конечно, если мы выдержим крах, это пойдет нам во благо, потому что мы, вероятно, отстроим себя заново, но если мы его не выдержим, тогда начнутся еще большие проблемы.

А всё оттого, что мы с самого начала не были внимательны, и вместо Бога в наше сердце вошло что-то другое, что может быть для нас бесценным, каковы, например, дети. Есть ли для родителя что-нибудь дороже детей, по крайней мере на этом свете? Нет. Внуки? Кажется, у тебя их достаточно... Ну хорошо, пускай внуки, так говорят дедушки и бабушки. То есть то, что представляет собой естественную связь, не должно переходить границ, а должно оставаться в них, потому что оно – нечто ограниченное, даже наше собственное «я», наша собственная жизнь.

Представьте себе, что человеку говорят: «Тебе остается жить три месяца». Как он будет себя чувствовать, зная, что всё это кончится через три месяца, через два дня, через день? Такова наша природа. Если мы будем абсолютизировать вещи, у нас начнутся проблемы, появятся побочные эффекты, которые будут нас терзать. (Сказанное мной не означает, что мы не должны любить своих детей, не поймите меня неправильно.)

Христос, разумеется, не обещал нам земного счастья, а напротив, говорит, что в мире у нас будут скорби (ср. Ин. 16; 33). Такова природа вещей. Мы не живем припеваючи на этом свете, когда следуем Христу, но, когда следуем Ему, горечь благодаря Христовой любви становится для нас сладкой как мед. Как говорит святой апостол Павел, *«я узник Господень»* (Еф. 3; 1), а в другом месте: *«хвалюсь оковами моими»* (ср. 2 Кор. 12; 9). То есть мы не стыдимся своих оков, не скорбим из-за них и не просто терпим их, но и считаем своей похвалой.

Христов дух означает, что человек должен идти тем же путем, каким шел Христос, и быть готовым. То есть мы много раз говорим о покаянии, что значит — изме-

нить образ своих мыслей  $^{[1]}$ . Это значит быть как святые, для которых смерть была жизнью, милостыня — богатством, а бедность — комфортом. Они так верили, так изменили образ своих мыслей, что и означает покаяние — перемену ума.

Я хотел сказать, чтобы вы не думали, будто Евангелие учит нас не любить своих детей, супруга, работу, Родину или еще что-нибудь. Нет, но только оно учит нас любить их правильно, а не питать нездоровую любовь, оно учит нас любить другого красиво, потому что любить не значит, что я должен подавить его или же обоготворить, потому что, когда я его обоготворяю, я его в итоге подавляю.

Любить — значит дать другому простор, чтобы он жил свободно, даже если он меня оттолкнет, не захочет меня видеть, начнет верить во что-нибудь другое, нежели я. «Люблю» не значит, что я поглощаю другого и делаю его таким же, как я. Слышу молодых людей, в пылу своей юношеской любви полагающих, будто любить значит слиться воедино. Да, любовь соединяет людей, но она не уничтожает индивидуальности другого человека.

Евангелие учит нас иметь здоровую любовь между собой и знать границы всего, то есть до какой степени мы можем давать ему простор. Неразумная и безрассудная любовь вредит. Вы видите примеры абсурдной любви, когда люди непомерно любят животных. Хорошо, мы любим их, и Писание говорит, что Бог создал их для нас, но мы не можем обожествлять их. Мы не можем рассуждать, как говорится в одной поговорке: «С тех пор, как узнал любовь собаки, я забыл о любви человеческой!»

Ходил я как-то в Салоникский университет на беседу и там в одном из «потрясающих» лозунгов, намалеванных анархистами на стенах, прочитал: «Если я не поделюсь своей проблемой с собакой, то кому я о ней скажу?» Вот такова наша эпоха. У нас должны быть пределы, потому что если я отношусь к своей собаке как к человеку, тогда тут что-то не так. Если смотрю на кошку не как на кошку, а считаю ее своим самым лучшим другом и веду себя с ней, как будто она мне дочь или внучка, тогда о чем мы говорим?

То есть здесь уже должны вмешаться защитники природы и отправить нас за такое в тюрьму, потому что мы дошли до того, что наши кошки видят мышей и пугаются, они их больше не гоняют, как положено. Кошка смотрит на мышонка и дрожит от страха...

#### Митрополит Лимасольский Афанасий

 $<sup>^{[1]}</sup>$  В греческом языке слово покаяние («метанойя», µєта́vо $\alpha$ ) означает одновременно и покаяние, и перемену ума, то есть изменение образа мыслей.



# K 100-JETHO OKTABPLCKOFO IEPEBOPOTA

23-24 ноября 2017 года в большом зале правительства Новосибирской области открылась научно-практическая конференция «Октябрьская революция 1917 года в России и ее роль в мировой истории», для участия в которой собрались почти 300 ученых из разных регионов России и зарубежных стран. Конференция прошла при поддержке правительства области, Института управления (филиал РАНХиГС), института истории СО РАН и НГУ. В пленарном заседании, по приглашению организаторов конференции, принял участие благочинный церквей г. Новосибирска, Новосибирской епархии, настоятель собора во имя св. Александра Невского протоиерей Александр Новопашин. В своем выступлении о. Александр дал оценку революционных и послереволюционных событий. Предлагаем вашему вниманию полную версию доклада.

Наверное, я не сообщу ничего нового, если скажу, что российское общество разобщено во взглядах и оценках значения «Великой октябрьской социалистической революции». Пропасть между «белыми» и «красными» была настолько глубока, что закопать её не удалось робкими попытками, предпринимаемыми на

протяжении нескольких последних лет. И в российском обществе отношение к Октябрьской революции по-прежнему неоднозначно. Кто-то считает ее величайшим достижением человеческой истории, кто-то величайшей трагедией, приведшей к красному террору и на долгие десятилетия отбросившей страну с ее исторического пути. Но очевид-

но одно: большинство революций в мировой истории происходило, когда власть слабела и не слышала общество, и сразу активизировались внешние силы, заинтересованные в госперевороте и смене власти.

Трудно спорить с утверждением, что это событие оказалось переломным не только для российской, но и для всемирной истории.

Нельзя отвергать, что в годы советской власти не было такого очевидного и гигантского разрыва в благосостоянии людей разного класса, как это очевидно в наши дни.

Безусловно, был и экономический подъем, и технический прогресс, бесплатное образование, бесплатная медицина и прочие достижения. Но все это уже в прошлом.

Итак, сто лет назад в нашей стране произошло трагическое событие – Октябрьский переворот. Кстати, следует отметить, что первые лет



десять сами «герои» этих событий зачастую называли революцию «Октябрьским переворотом».

Вообще-то, по словам нашего Президента, существует эволюционный путь развития государства. Но это не тот путь, по которому идут революционеры. Революции с эволюцией не по пути. Но общество должно уметь делать выводы из своей истории. Это единственный залог поступательного эволюционного развития.

Недавно глава коммунистов Геннадий Андреевич Зюганов где-то

сказал, что «...одряхлевшая Романовская династия рухнула, а через несколько месяцев родилась Великая Советская держава. Родилась мирно – на съезде».

Не могу с этим согласиться. А как же быть в таком случае с Решением II Всероссийского съезда Советов рабочих и солдатских депутатов,

назначенного на 25 октября 1917 года, о захвате власти в стране партией РСДРП? Неужели глава КПРФ не знаком с этим фактом? Сомневаюсь.

К этому же событию приурочена и знаменитая ленинская фраза: «Сегодня – рано, завтра – поздно». Вспомним, что предложение Троцкого устроить восстание 26 ноября Ленин тогда назвал «полным идио-

тизмом»: «26 октября будет слишком поздно действовать: к этому времени Съезд организуется. Мы должны действовать 25 октября — в день открытия съезда, так, чтобы сказать ему: вот власть...»

Здесь можно обратиться и к воспоминаниям Льва Троцкого, и к трудам доктора исторических наук, специалиста по истории Октябрьской революции и гражданской войны, одного из самых известных исследователей биографии Владимира Ленина (Ульянова) Владлена Терентьевича Логинова. «Во время заседания до делегатов доносился грохот артиллерии; по свидетельству очевидцев, меньшевик Мартов вздрогнул, и объявил: "Гражданская война началась, товарищи! Первым нашим вопросом должно быть мирное разрешение кризиса... вопрос о власти решается путём военного заговора, организованного одной из революционных партий...". После избрания президиума съезда из большевиков и левых эсеров ряд умеренных социалистических партий (меньшевики, правые эсеры, делегаты Бунда) в знак протеста против произошедшего восстания большевиков покинули Съезд и бойкотировали его работу. Они перешли в Городскую думу Петрограда и образовали "Комитет спасения родины и революции" (действовал до 29 октября)».

В свою очередь, Троцкий на первом заседании II съезда заявил, что «восстание народных масс не нуждается в оправдании; то, что произошло, это не заговор, а восстание. Мы закаляли революционную энергию петроградских рабочих и солдат, мы открыто ковали волю масс на восстание, а не на заговор», и назвал уход со съезда меньшевиков и эсеров «преступной попыткой сорвать полномочное всероссийское представительство рабочих и солдатских масс в тот момент, когда авангард этих масс с оружием в руках защищает Съезд и революцию от натиска контрреволюции».

В 3:10 ночи, на съезде, Каменев объявляет о падении Зимнего дворца и аресте министров Временного правительства. После этого съезд принимает обращение «К рабочим, солдатам и крестьянам», в котором сообщалось, что «Временное правительство низложено»; «Съезд берет власть в свои руки»; «Съезд постановляет: вся власть на местах переходит к Советам рабочих, солдатских и крестьянских депутатов...»

Вот так. Но оставим слова о мирном рождении советской державы на совести Геннадия Андреевича, важно, что очень быстро эта самая «великая советская держава» перевоплотилась в огромную мясорубку, в которую оказался погружен народ. За время гражданской войны 1917-1922 годов Россия потеряла, по разным оценкам, от 15 до 25 миллионов человек. Многие эксперты отмечают, что в эту ужасную статистику не вошли жертвы страшного голода 1921-1922 годов, разразившегося на подконтрольной большевикам территории страны. Голод унес как минимум 5 миллионов человеческих жизней.

После установления советской власти в Крыму в 1920-21 годах большевики начали наводить свой порядок — то есть начали расстреливать. Официальная статистика скромна, она говорит о «каких-то» 60 тысячах расстрелянных, хотя из других источников известно, что убитых было в два раза больше. 120 тысяч людей уничтожила в Крыму «великая советская держава», родившаяся по словам Зюганова, «мирно — на съезде».

Спасая свои жизни, россияне хлынули за границу. В первую очередь это касалось интеллигенции, которую большевики, мягко говоря, недолюбливали. Тех, кто не захотел уезжать и предпочел остаться, подвергали гонениям, многих просто убивали. Других насильно высылали из страны. Вспомним философские пароходы! Хотя здесь большевики не продумали до конца, недорабо-

тали: ведь благодаря философским пароходам лютой смерти избежали выдающиеся умы России.

Революционеры породили вождя Троцкого, вождя Ленина, революционные идеи которого, по словам Президента Путина, привели к разрушению исторической России, а в перспективе и к разрушению самого Советского Союза.

Но советская мясорубка продолжала работать и после этих деятелей. Сталинские репрессии с конца 20-х до начала 50-х годов уничтожили миллионы наших сограждан. Сколько именно миллионов? Данные разнятся. Самая скромная цифра – 12,5 миллионов. Академик Дмитрий Сергеевич Лихачев свидетельствует: «Помню, какое мрачное впечатление на всех произвел приказ снять в подворотнях списки жильцов (раньше в каждом доме были списки с указанием, кто в какой квартире живет). Было столько арестов, что приходилось эти списки менять чуть ли не ежедневно: по ним легко узнавали, кого "взяли" за ночь. Однажды было даже запрещено обращаться со словом "товарищ" к пассажирам в трамвае, к посетителям в учреждениях, к покупателям в магазинах, к прохожим (для милиционеров). Ко всем надо было обращаться "гражданин": все оказывались под подозрением – а



вдруг назовешь "товарищем" "врага народа"? Кто сейчас помнит об этом приказе…»

В томском музее «Следственная тюрьма НКВД» хранятся документы, который поражают до глубины души: секретарь обкома ВКПБ, отчитываясь перед Москвой, сообщает о том, что за такой-то период репрессировано 9600 человек и просит увеличения лимита еще на 5000. Это только в одной области! Иными словами, человеческая жизнь при советской власти не стоила и копейки, и относились большевики к людям как к скотине на бойне.

О Церкви – особый разговор. Она для советской власти – враг номер один. Церкви и монастыри разрушали, православных христиан ссылали, убивали, часто очень жестоко: сбрасывали с колоколен, забивали прикладами, рубили шашками или просто лопатами, топили в водоемах, живьем сжигали, закапывали в землю. Люто ненавидели православных. Святейший Патриарх Кирилл говорит: «События XX века для многих людей - это все еще кровоточащая рана. Царственные страстотерпцы, сонм новомучеников и исповедников за веру, сотни тысяч жертв, уничтоженное духовное наследие, изгнание интеллектуального цвета нации за ее пределы...»

«Весь мир насилия мы разрушим до основания!» А что это за «мир насилия»? Это те люди, которые были не согласны с политикой «великой советской державы». Все просто: есть человек – есть проблема, нет человека – нет проблемы.

«Революция, — говорит Святейший Патриарх Кирилл, — была великим преступлением, и те, кто обманывал народ, кто вводил его в заблуждение, кто провоцировал его на конфликты, преследовали совсем не те цели, которые они открыто декларировали. Была совсем другая повестка дня, о которой люди даже не помышляли».

«Именно ложь лежала в основе пропаганды, ввергшей наш народ в революционный хаос, а затем и в пучину страданий», — подчеркивает Патриарх. Это как раз относится к

словам Зюганова по поводу, как он сказал, «одряхлевшей Романовской династии». Сколько помоев лжи было вылито на царскую семью и ее ближайшее окружение! Сколько помоев лжи было вылито на все лучшее, что было в дореволюционной России! Если верить большевикам, то хуже, беднее, безграмотнее страны не было. Хотя документы подтверждают обратное! Но суть большевистской пропаганды – ложь, ложь, ложь. И пусть она невероятна, пусть немыслима, главное - ее насаждать день ото дня, год от года, и люди в конце концов поверят, никуда не денутся. А тех, кто будет сомневаться, – запугать, посадить, уничтожить!

Так можно ли на лжи построить правду? Нет, конечно! Это будет не правда, это будет дом, построенный на песке, дом, который может рухнуть в любую минуту. Так и произошло с «великой советской державой». Она рухнула и рассыпалась в пыль... Кто-то может сказать — 70 лет стояла. А что такое 70 лет в масштабах всей нашей истории? Ничто! Зато людей погибло столько, что впору говорить о демографической катастрофе.

«Мы хорошо знаем, – сказал Президент, – какие последствия несут так называемые великие потрясения. К сожалению, в нашей стране в минувшем веке их было много. Наступающий 2017 год – год столетия Февральской и Октябрьской революций. Это весомый повод еще раз обратиться к причинам и самой природе революции в России».

Да, еще и «еще раз обратиться к причинам», одного разбирательства недостаточно. Это страшное событие нужно исследовать и исследовать, чтобы извлечь и как следует выучить все уроки истории. Чтобы, как говорит Святейший Патриарх, в будущем «не наступить на те же самые грабли». Несмотря на многие политические завихрения, экономические нестроения, знание трагических страниц своей истории способствует гражданскому согласию, народному единению. Общая беда, постигшая наш народ, — сплачивает.

Когда к человеку приходит беда, он вспоминает о Боге. Во время Великой Отечественной войны неверующих не было, даже коммунисты перед боем накладывали на себя крестное знамение и начинали молиться, как умели. После закономерного развала СССР и краха коммунистической идеологии народ как будто оказался духовным сиротой, но как каждая маленькая сирота мечтает иметь родителей и тянется ко взрослым в надежде обрести родителей, так и бывшие советские люди вспомнили о своем Творце и потянулись в лоно Матери-Церкви.

Сегодня заговорили о примирении и согласии. Кого с кем? Неужели мы должны смириться с тем кошмаром, который устроили большевики? Который принес нашей стране, нашему народу, столько боли и страдания? Нельзя ни в коем случае ни отрицать, ни обелять очевидное зло, — но признавать факты, анализировать их во избежание повторения революционных ужасов. Примирение и согласие возможно лишь только на основе ПРАВДЫ!

Наш путь, путь нашего народа это Православие. И те страшные 70 лет советской власти, насаждавшей «социализм», конечно же, должны стать для нас горьким уроком. А урок, по слову Патриарха, заключается в следующем: сами по себе золотые купола и величественные храмы не являются гарантией спасения. Они не предотвращают народ от падения... «Только тогда, когда мы соединим веру с действием, мы совершим то, к чему призваны. И никакая диавольская вражья сила не способна будет поколебать ни Церковь нашу, ни Русь», - говорит Патриарх. Мы призваны молиться и о гражданском единстве, о единении народа, памятуя о страшных разрушениях, о раздорах и противостояниях, сотрясших Россию в ХХ

И мы молим Милостивого Бога, чтобы он укрепил нашу веру, о которую сокрушится вся эта вражья сила, чтобы больше не повторялись эти жуткие трагедии – такие, как сто лет назал.

# Uest xygomhuka csymenue Dory!

Интервью с заслуженным деятелем искусств Российской Федерации, художественным руководителем Русского духовного театра «Глас» Н.С. Астаховым.

- Никита Сергеевич, здравствуйте. Нет ничего случайного в мире. Вот вы всегда подчеркиваете, что Русский духовный театр «Глас», который вы с супругой Татьяной Георгиевной Белевич создали и возглавляете, родился в 1989 году 24 апреля - в день памяти священномученика Антипы Пергамского. Но, к своему стыду, вынужден признаться, что узнал о театре лишь спустя 28 лет после этого замечательного события от отца Александра Новопашина. Но! Это произошло в день памяти святителя Димитрия Ростовского, который, как известно, организовал духовный театр в Ростове и всячески поддерживал роль сценического искусства в религиозном и духовно-нравственном воспитании человека. Тоже очень символично!
- Святитель Димитрий Ростовский, вкупе со священничеством первый на Руси деятель театра. У нас на сайте театра работает «ГЛАС-Клуб», где мы (впервые в современном театре) обращаем внимание на наши (отечественные) театральные истоки в духовном их толковании. И начали мы этот разговор именно с личности святителя Димитрия Ростовского и его театральной деятельности. И исторически прослеживаем этот путь. Приглашаем всех, кому это интересно, поучаствовать в «ГЛАС-Клубе»!

- Никита Сергеевич, когда вы с Татьяной Георгиевной пришли в Церковь? Я имею в виду осознано и навсегда. Было ли что-то такое, необычное, особенно запоминающееся, что предшествовало этому событию?
- Я впервые оказался в церкви в 30 лет. Меня привела туда Таня Белевич, моя в ту пору будущая супруга. Именно Татьяна притянула меня, коммуниста, в церковь. И я вдруг увидел, что там совсем другие люди - не те, что за кулисами театра. Бесплатно, с утра до вечера, чистят подсвечники. Во имя чего, почему? Увидел полное послушание - говорит священник, пойди туда, сделай то всё делается. Доброта, внимание ко всем. Узнаю: священник раньше пел в Большом театре, потом почему-то ушёл оттуда в Церковь. Другой какой-то мир в принципе!
- 1989 год... Год создания театра. Тяжелое время во всех отношениях. И это еще СССР. Как же советская цензура вас пропустила? Или тогда уже начались какието послабления?
- Как ни странно, но при коммунистах театру существовать легче было, чем при нынешних демократах (я имею в виду власть предержащих).
- Я слышал, что работу театра благословил Святейший Патри-



# арх Московский и всея Руси Алексий II? Вы хорошо знали Святейшего?

- Да, Святейший Патриарх Алексий II благословил работу театра и, кроме этого, смотрел концерты, которые организовывал театр в Кремле во время проведения Международных рождественских образовательных чтений, даже делал пометки в своей записной книжке относительно нашего театра.
- Ваш театр называется «Духовный». Это слово относит нас как в область сугубо церковную, духовную, так и в область общественной нравственности и морали. Значит ли это, что репертуарный диапазон вашего театра сосредоточен преимущественно на религиозной тематике, или же, напротив, очень широкий и охватывает произведения и духовных, и светских авторов?
- Когда говорят «религиозно-православная тематика в театре», то люди сразу думают, что значит будут Библию ставить или какие-то популярные религиозные сюжеты. Но это вовсе не так. Сюжеты могут быть абсолютно разные, и авторы тоже разные. Просто в основе всего должно

лежать определённое направление, я бы сказал точнее, путь. Путь к истине. А истина – это Господь наш, Иисус Христос. То есть – путь ко Христу. Этот путь может быть в работе с разными произведениями, с разными персонажами: и с теми, которые идут к святости, и с падшими, греховными. А наша (театра) задача осознать, что это - греховность. Этим мы и отличаемся от других театров и от того же кинематографа, которые научились грех оборачивать в красивую обёртку. Такую, когда, персонажи, совершающие грех, вдруг начинают прельщать своим обаянием, внешней красотой. У нас задача изначально другая, у нас грех должен быть вскрыт, должно быть озвучено, что грех есть грех

и дальнейший путь может быть только одним — через покаяние. Это и есть задача театра, который называется духовным. Но, вообще-то «все театры должны быть духовными». Так сказал нам давно, в самом начале рождения театра «Глас», иеромонах Иннокентий Просвирнин. А вообще это задача не только театров, а всего искусства.

- Я узнал, что в репертуар театра входят произведения Василия Макаровича Шукшина. Вы ведь его хорошо знали? Наверное, редко какое интервью с вами обходится без вопроса об этом уникальном актере, режиссере, писателе, человеке. И вот именно как о человеке, что вы можете о нем сказать?
- У Василия Макаровича я снимался в картине «Печки-лавочки». «Печки-лавочки» мы снимали в Сростках, на родине Василия Макаровича Шукшина, на Алтае. Это было счастье встретиться вживую с гениальным художником. Я был студентом Щепкинского, зачиты-

вался его рассказами. А на съемках я почувствовал, как ему трудно. Ему мешали, его не то что недооценивали – над ним посмеивались. А я считаю, что это наш классик. И тогда я пообещал себе: если от меня будет зависеть постановка его работ, я это сделаю. Как только появилась такая возможность, мы сделали два спектакля – «Живы будем – не помрем!» с деревенским алтайским юмором и спектакль «Ванька, не зевай!» с его любимыми рассказами и размышлениями о современности и литературе. Шукшин перед смертью хотел издать книгу с таким названием, но не успел.

– Традиционная просьба: расскажите, пожалуйста, о ваших



«Весна на Одере»

творческих планах. Есть ли такое произведение, которое вы мечтаете поставить на сцене?

- Сейчас идут репетиции по выпуску детского спектакля «Русалочка» Г.Х. Андерсена. А для взрослой аудитории «Русский крест» («Царский крест»), к столетию зверского убийства Царской семьи 17 июля 1918 года.
- Несколько лет назад серьезно обсуждался вопрос о том, существует ли православное кино. Однажды отец Александр Новопашин задал этот вопрос кинорежиссеру Евгению Ивановичу Ташков, и тот ответил, что высоконрав-

ственное кино — это и есть православное кино. Можно ли то же самое сказать о театре, репертуар которого состоит из классических произведений, раскрывающих истинные духовные ценности?

— Смысл работы в театре, я считаю, и есть высоконравственное служение в искусстве. Св. Иоанн Богослов говорил, что цель художника — служение Богу! Путь к Богу бывает совершенно различным и совершенно у всех. Даже возьмите апостолов. Апостол Павел, он же Савл, как язычник участвовал в гонениях первых христиан, и он пришёл к Богу. Апостол Пётр, Камень, предал Христа, но раскаялся, вернулся к Богу, его распяли вниз головой. Иоанн — любимый ученик, с

Богом даже возле креста... Вершины духовности у всех людей разные. Как и у нас, грешных артистов. Кто-то пришёл к Богу так, его младенцем крестили, а потом он монашествующим стал; я пришёл к Богу где-то в возрасте 30 лет, прошёл через комсомол, партию и пришёл; кто-то в 50, в 60 лет (в театре были

и такие случаи) боится креститься, а потом вдруг говорит: Слава Богу! У всех совершенно разный этот путь, и сила этого пути: и воцерковление, и это вот набирание духовности в себе, у всех это разное. И еще неизвестно, кто как окончит. Может быть, сегодня – самые-самые верующие, а вдруг начнутся испытания, и первыми откажутся. Это – многообразие из многообразий.

– Мой наставник, протоиерей Александр Новопашин долгое время являлся духовником открытого фестиваля кино стран СНГ и Балтии «Киношок», и я считал, что это какое-то уникальное явление. Однако и ваш театр имеет

### своего духовника. Кто он? Расскажите о нем.

– Наш батюшка – протоиерей Георгий Докукин. Отец Георгий – уникальный священник. Преданный служитель православной церкви, отец Георгий столь же преданно любит театр. Не просто в качестве зрителя, а как популяризатор и даже организатор театрального искусства, его идейный вдохновитель. Не столь часто можно видеть священника и настоящего театрала в одном лице.

Серьезный интерес к театру не мог не вылиться для отца Георгия в тесное сотрудничество с руководителями Русского духовного театра

«Глас», которое выразилось в факте создания в 1989 году «Гласа», первого в стране православного театра. Можно сказать, что особую роль в создании, становлении и развитии театра «Глас» сыграл человек не просто близкий, а родной для театра, благословивший его в самом начале пути. Отец Георгий Докукин с нами именно с той поры, когда родилась эта мысль — донести тексты Евангелия до зрителя. Сотрудничество переросло в

крепкую дружбу со всем коллективом театра. Вот уже почти 30 лет отец Георгий является духовным наставником нашего театра. К нему идут за благословением и советом работники театра в радостную и горькую минуту жизни. В храме Живоначальной Троицы в Серебренниках в Москве, где служит наш батюшка, театральные сотрудники бывают очень часто. Они исповедуются и причащаются. И всегда рядом духовный наставник Георгий Докукин. А в театре отец Георгий часто выходит на сцену после окончания представления, когда смолкают овации зала. Эмоциональное восприятие спектакля дополняется и закрепляется пастырским словом отца Георгия, обращенным к

разуму и душе зрителя. Он объясняет зрителям важность той или иной постановки с точки зрения духовной, православной: это относится ко всем без исключения спектаклям, даже к таким, в которых нет явной религиозной составляющей.

Все пьесы, идущие на сцене «Гласа», были одобрены к постановке батюшкой, получили его благословение. Некоторые названия из большого репертуарного списка были предложены руководству театра самим отцом Георгием.

Отец Георгий хорошо владеет и словом печатным. Часто его размышления и интервью можно уви-



«Хождение по мукам»

деть и прочитать в СМИ и на сайте театра «Глас».

- В вашем альбоме я видел фотографию, под которой подписано: коллектив театра на Божественной литургии. Неужели все сотрудники театра православные христиане? В это непросто поверить.
- Да, все! И да, в это трудно поверить!
- Прихожанами какого храма вы с супругой являетесь? Расскажите немного о нем.
- Многих. Но чаще мы исповедуемся у отца Георгия в храме Живо-

начальной Троицы в Серебренниках (настоятель храма отец Геннадий – тоже помощник и друг театра).

- У вас есть богословское образование? Оно помогает вам в работе?
- Домашнее образование. Церковное и православное. Беседы с верующими людьми. Изучение Священного Писания.
- Никита Сергеевич, вы являетесь кавалером православных орденов. Православным орденом награждена и ваша супруга. Это правда, что церковными ордена
  - ми и медалями награждены также и многие сотрудники театра?
  - Правда. Но не надо забывать, что на духовного человека критика действует благотворнее, чем похвала.
  - Власть говорит о духовности, нравственности, и, казалось бы, всячески поддерживает Русскую Православную Церковь, однако речь об этом ведет так... вообще. А частности не заме-
- чает. И пример тому ваш театр. Это правда, что вас выселяют? Куда? Чем это может обернуться для театра? За вас хоть кто-нибудь заступается? Что вы собираетесь делать «со всем этим»?
- Если коротко и без слёз: мы на улице! По слову апостола Павла: у нас нет ничего, но мы имеем всё!
- Никита Сергеевич, с каким чувством вы смотрите в будущее?
   С чувством оптимизма? пессимизма?
- Как светский человек с чувством пессимизма. Как верующий, конечно, с оптимизмом.

Корреспондент Дмитрий Кокоулин

# «ЕРЕСЬ ЦАРЕБОЖНИЧЕСТВА ОКАЗАЛАСЬ ПОПУЛЯРНЕЕ НЕООБНОВЛЕНЧЕСТВА»

Деструктивные внутрицерковные группы, «непоминающие», «царебожники» и другие новые раскольники, вносящие нестроение в тело Церкви Христовой, — тема нашего разговора с доктором богословия, профессором кафедры миссиологии Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета АЛЕКСАНДРОМ ДВОРКИНЫМ.

# ЗАРАЗА НЕПОМИНАЮЩИХ РАСПОЛЗАЕТСЯ

– Принесение в Москву и Санкт-Петербург мощей святителя Николая и предварившая его встреча Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с Папой Римским Франциском повлекли за собой новую вспышку раскольнических разговоров. Несколько десятков священнослужителей отказываются поминать Патриарха, а стало быть, по факту откололись от Церкви. Раньше такого рода «непоминающие» были экзотикой...

 Почему экзотикой? На протяжении истории нашей Церкви это направление регулярно в том или ином виде возникало. Так называемые псевдоправославные секты известны уже достаточно давно. Надо понимать: когда некто объявил об отложении от общения с Церковью, когда он перестает поминать Патриарха, это уже «терминальная стадия» болезни. Это решение в их головах достаточно долго вызревало, свои идеи они обкатывали, обсуждали, покуда не предприняли последний шаг. Прежде чем болезнь переходит в терминальную стадию, нарастают ее симптомы, которые присутствуют в определенных кругах в Церкви. На нашей памяти началось с протестов против принятия православными верующими идентификационного номера налогоплательщика,

#### Дворкин Александр Леонидович.

Ведущий специалист в России по проблемам сектоведения и борьбы с деструктивными сектами. Президент Центра религиоведческих исследований во имя священномученика Иринея Лионского, заместитель председателя экспертного совета по проведению государственной религиоведческой экспертизы при Министерстве юстиции РФ. Автор 16 книг и нескольких сотен печатных работ по истории Церкви, сектоведению, миссиологии, истории России. Удостоен высоких наград Русской Православной Церкви: ордена преподобного Сергия Радонежского III степени, ордена святителя Иннокентия Московского III степени, ордена Преподобного Нестора Летописца УПЦ, ордена святого благоверного князя Даниила Московского III степени. Последний орден вручен по благословению Патриарха Алексия II «За просветительскую деятельность и



распространение достоверной информации об учении и деятельности тоталитарных сект и деструктивных культов».

против получения ими страховых полисов, против использования штрихкодов. Происхождение этих фобий отнюдь не православное, они исходили от американских адвентистов. В Россию «кодобоязнь» приволокли неопятидесятники, а уже от них, к сожалению, ее подхватили некоторые неразборчивые православные люди. Неким силам в Америке очень нужно было это бурление раскрутить, поэтому раскольнические группы неплохо финансировались. Противники штрихкодов и ИНН тогда обрушились с критикой на священноначалие, которое, по их мнению, должно было вмешаться. Следующий этап развития той же болезни – требование канонизации разного рода сомнительных исторических персонажей: Григория Распутина, Иоанна Грозного, Иосифа Ста-

лина, певца Игоря Талькова... Все вместе это сопровождалось обличением священноначалия в «экуменизме» и «апостасии». Извлекаются на свет лжепророчества, неожиданно «обретаются» сомнительные апокрифы... Смысл этих лжеписаний сводится к тому, что в конце времен все архиереи отпадут от Церкви и лишь малый остаток верных будет хранить святое Православие. И к этому антицерковному кликушескому коктейлю очень часто добавляется «царебожничество».

- В Интернете оба этих движения - и непоминания, и царебожничества - исходят из сайтов «Вестник верных» и «Третий Рим».

– Да, все это – один пакет. Названные сайты – внешние по отношению к Церкви. Но известны и внутрицерковные, которые пусть и чуть корректнее, но вполне четко поддерживают тот же самый вектор. Среди неораскольников есть несколько достаточно популярных персонажей, которые придают этой группе медийную весомость. Это, например, воспевающая идею «царя-искупителя» певица Жанна Бичевская, раздающие листовки в электричках лидеры «Опричного братства». Присутствуют среди апологетов неораскольничества и артисты, и преподаватели вузов... Главный духовный авторитет для царебожников и непоминающих - иеросхимонах Рафаил (Берестов). Он живет то на Афоне, то на Кавказе, то где-то еще. Это именно он умудрился разглядеть в орнаменте российского паспорта три шестерки. По-своему он незлобный человек, но целиком и полностью находится в рабстве у собственных странных

идей. Он человек физически и психически очень нездоровый, а окружение его целенаправленно подзуживает, дезинформирует, накручивает... Очень часто в интернет-роликах иеросхимонах Рафаил (Берестов) появляется в паре с иеросхимонахом Онуфрием (Стебелевым-Веласкесом). Зачастую именно он озвучивает якобы мысли отца Рафаила, а тот сидит и только кивает. Наверняка в его окружении есть и другие «братья», которые не появляются на экране, но снабжают отца Рафаила дезинформацией, «пугают» его, рассказывают ему разные ужасы, которые подпитывают его токсичные идеи. Апофеозом берестовщины стал жутковатый манифест «Что делать верным мирянам, когда рядом нет непоминающих священников?», подписанный все тем же иеросхимонахом

> Рафаилом. В нем «верным» предлагается отказываться от Святого Причастия, не исповедоваться и не причащаться у «поминающих» священников, фактически уходить из Церкви в поисках раскольников...

- Сейчас термин «ца-

- ребожничество» в искаженном смысле начал употребляться людьми. далекими от Церкви. Например, для критики православных людей, выступающих против той же «Матильды»...
- К сожалению, именно крик самых настоящих царебожников слышнее всего. Серьезные авторы разбирают антиисторичность,

пошлость, безвкусие этого фильма, но их никто не читает. Большинство видит только малоадекватных людей, которые кричат, беснуются, крушат мебель и стены, то есть откровенных провокаторов. Я далек от теории заговора, но невольно возникает вопрос: не сделано ли это нарочно?

- Кроме «непоминающих» и «царебожников», которых можно условно назвать «правыми», есть еще и «левые» неораскольники, например, секта кочетковцев...
- Это остатки от предыдущей волны попыток раскола Церкви «слева». В 1990-е годы появилась мода на «неообновленцев» и в результате возникла группа последователей протоиерея Георгия Кочеткова, фактически сложившаяся секта. Но большой популярности их гуру со своими идеями не приобрел. Это все-таки достаточно закрытая, замкнутая в себе тусовка, которая

#### ЦАРЕБОЖНИЧЕСТВО.

Ересь, утверждающая, что Господь Иисус Христос не искупил полностью всех грехов человечества. Последний русский император своей мученической кончиной завершил искупительную работу Христа и искупил в первую очередь грехи русского народа. Согласно учению «царебожников», теперь, чтобы спастись, необходимо принять участие во всенародном покаянии в вине за казнь последнего русского царя («искупителя»). Само по себе царебожничество является не сектой, но еретическим учением, на основе которого уже формируются сектантские организации. Но человек может по неведению или недостатку образованности разделять эти идеи, не принадлежа формально к той или иной секте.

не смогла выйти на сколько-нибудь массовый уровень. Как всякий тоталитарный лидер, никакого инакомыслия он среди своих апологетов не терпит. Через несколько лет зарубежные «доброхоты» увидели, что «неообновленчество» как попытка раскола Церкви слева потерпело крах. И к концу 1990-х годов, когда стало очевидно, что кочетковство как проект не получилось, начались попытки раскола Церкви «справа». Тогда-то и начало раскручиваться «движение против кодов», из которого родились «штрихобоязнь», царебожничество и пр. Эта попытка оказалась успешнее, потому что всегда в народе есть внутреннее недоверие к любой власти, в том числе,

увы, и к священноначалию. Разумеется, все эти попытки щедро финансируются. У раскольников хватает денег для организации массированной пропаганды. Как и любая секта, неораскольники прежде всего охотятся за новоначальными христианами и за людьми с серьезными проблемами. Они активно взаимодействуют и с оппозиционными политическими партиями, некоторые из которых («Великая Россия» Савельева, «НОД» Федорова и др.) находятся под серьезным влиянием царебожников и неодиомидовцев. Так что ситуация неутешительная.

Андрей Клочков

### 

# BOATECA JIII MOPUII II CIJIASA?

Наверное, уже заурядной является ситуация, когда кто-то, неожиданно заболев, говорит, что на него навели порчу. Если с человеком нежданно случилась болезнь, да еще если ей сопутствует цепочка личных неприятностей, то тут же возникает мнение, что кто-то решил магическими чарами причинить вред. «Несчастный» сразу вспоминает зложелателей, тех, кто был бы рад его невзгодам. Воображение накручивает свои дополнения, создавая богатую красками картину.

На одном приходе у некоей бабушки случился паралич. После выздоровления речь полностью не восстановилась, она могла произносить очень ограниченное количество слов. Придя к священнику, бабушка первым же делом выдавила из себя: «К-к-кто эт-т-то н-на мен-ня нав-в-вел?» Батюшка был потрясен подобным уровнем восприятия собственной болезни. Насколько низко мы, оказывается, опускаемся, приписывая события своей жизни каким-то «злобным» людям или жалким, отверженным темным духам, в то время как болезни попускаются Богом для нашей же пользы.

Народное сознание легко узревает магию там, где ее никогда и не было. Так, когда Степан Разин стал одерживать одну за другой победы, в народе сразу же распространился слух, что Разин колдун и что он способен останавливать одним окриком военные суда, а одним взглядом – полки солдат. А когда третья жена Ивана Грозного Марфа Собакина

через две недели после бракосочетания скончалась, современники в один голос заявили: от сглаза. Все эти мнения были проявлением обыкновенного суеверного страха.

Что же это такое – порча и сглаз, и как относиться к ним православному христианину?

Под порчей обычно понимается темное воздействие на человека, наведенное колдовскими чарами и не-

Всё случающееся с нами не вражьи козни, а попускаемый Богом необходимый нам урок.

сущее с собой телесные и душевные болезни, отрицательные желания, мысли, чувства и ощущения. Порчу также пытаются наводить на посевы, на животных и на жилье. С помощью магических чар стараются отбить у подруги понравившегося человека или насолить конкуренту по бизнесу — у «порченого» человека, как предполагается, должно возникнуть неприятие к ранее лю-

бимому или наступить апатия, безжизненность и отсутствие интереса к своему делу.

Конечно, Священное Писание говорит нам, что есть мир падших духов – демонов, способных причинять вред и нести разрушение. Но из Евангелия мы знаем, что бесы не могут войти даже в свиней без особого на то дозволения Господа (см.: Мф. 8; 28-31). И это значит, что думать христианину следует не о темной демонической силе, а о Боге, рядом с Которым мы обретаем духовную силу и власть по слову Самого Спасителя: «Даю вам власть наступать на змей и скорпионов и на всю силу вражью, и ничто не повредит вам» (Лк. 10; 19).

Пожалуй, на земле не найдется ни одного человека, которому желали бы только добра. И действительно, встречаются люди, которые были бы очень рады добиться заговорами не только нашей болезни, но даже и смерти — будто от этого им самим станет легче жить. Тем

#### 

более падшие духи желают погибели, несчастий и вечных мучений для душ человеческих. Но если бы им было возможно свободно реализовать свою темную волю, мы все давно были бы напрочь истерзаны, изничтожены, не способны ни к жизни, ни к работе, ни к творчеству. Если бы мир управлялся только темной стихией чужих злых желаний, он давно бы исчез в агонии взаимных наветов.

Преподобный Серафим Саровский как-то сказал, что если бы диаволу было дозволено, то он одним когтем мог бы перевернуть всю землю. Но раз до сих пор не перевернул, то, значит, не он все-таки правит историей. Жизнь человека – дар Божий, и существование мира поддерживается прежде всего Промыслом Божиим, пусть он даже невилим за пеленой человеческой суеты. В руках Божиих - болезнь и здоровье, благополучие и страдание, успехи и неудачи, сама наша жизнь или смерть. И потому всё случающееся с нами есть попускаемый Богом, необходимый нам в жизни урок.

Автор этих строк близко общается со специалистами Реабилитационного душепопечительского центра во имя святого праведного Иоанна Кронштадтского. Центр занимается реабилитацией лиц с наркотический и алкогольной зависимостью, а также пострадавших от занятий оккультизмом либо от влияния тоталитарных сект. В центр регулярно обращаются бывшие оккультисты. Когда-то они занимались магией, пытались наводить или снимать порчу, увлекались экстрасенсорикой – все они несут тяжкие последствия своей же собственной практики. Но есть среди приходящих и много таких, которые утверждают, что испытали на себе чужое оккультное воздействие, якобы на них навели порчу. Специалисты центра по этому поводу с печалью говорят, что из всех жаловавшихся на порчу лишь 1% в реальности испытал оккультное воздействие, зато 99% сами надумали себе порчу, загнали себя в такой страх и панику, что не способны свободно и трезво смотреть на вещи.

Для нас полезнее, даже если беда приключилась по бесовско-

Старец Паисий Святогорец говорил: «Черные силы тьмы бессильны. Сами люди, удаляясь от Бога, делают их сильными».

му наваждению, восходить своим умом к любящему Свое творение Небесному Отцу, Который промыслительно попускает нам самые неприятные вещи. И даже если кто-то действительно колдовал и наводил свои темные чары, для христианина важно смотреть глубже и возводить смысл своих личных страданий к Промыслу Божию, а не думать о заклинаниях неприятеля.

В этом мире нет ничего сильнее благодати Святого Духа, поэтому христианин, старающийся по возможности часто молиться, посещающий храм, внимательно исповедующийся и благоговейно причащающийся Святых Таин, недоступен воздействию магических

Христианин не может лишиться благодати Божией, полученной в Таинствах Церкви, от чьего-то недоброго прикосновения.

чар. Ведь нам для того и дана сила крестного знамения, различные святыни и крещенская вода, а тем более Таинства Церкви, чтобы бесовские силы к нам и к нашему жилью даже не подступали.

Старец Паисий Святогорец говорил: «Черные силы тьмы бессильны. Сами люди, удаляясь от Бога, делают их сильными, потому что, удаляясь от Бога, люди дают диаволу права над собой».

Если христианин не исповедуется и не причащается, если он вообще лишь формально принадлежит к святой Церкви, не зная ни молитв, ни богослужений, то такой человек не огражден благодатью Божией. Поэтому к нему легко может пристать какое-нибудь вражье наваждение. Изначальная суть духовных бед — не в порче и колдовстве, а в собственной беспечности человека, пренебрегающего благодатными дарами, которые готова предложить ему Церковь.

Существует наблюдение. вражье наваждение тогда наиболее приступает к человеку, когда тот заранее боится его. Допуская в себе страх, мы выражаем маловерие, потому что не верим в Божию помощь. Не имея же веры, подпадаем под власть темных сил. Господь всемогущ, Он всегда рядом с нами, значит, Его помощь всегда нам доступна. «Если Бог за нас, кто против нас?» (Рим. 8; 31) – говорит святой апостол Павел. Но как Он поможет тому, кто не имеет живой веры в Него и не открывает Ему своего сердца? Это подобно поведению апостола Петра, который шел по водам, пока имел веру Христу, когда же усомнился и допустил в себе действие страха, то стал тонуть. Суть же в том, что думать надо, прежде всего, о Боге и Его заповедях, а не о происках демонов и колдунов.

Величайший из древнехристианских подвижников, преподобный Антоний Великий наставлял: «Где знамение крестное, там изнемогает чародейство, бездейственно волшебство». Ведь на Кресте совершилось искупление грехов человеческих, и потому Крест Христов возвращает людям Божию благодать, которая прогоняет демонов.

Святые отцы приводят сравнение: когда котел раскален на огне, то на него не опустится ни одна муха со своими бактериями, а когда он остыл, то по нему бегают раз-

#### 

ные насекомые. Так и душа, согреваемая молитвой Богу, оказывается недоступной дурному воздействию демонов. Яркий пример этого мы видим в житии святой мученицы Иустины (III в. по Р.Х.). Ее сердца домогался юноша Аглаид, тогда как Иустина ради Господа Иисуса Христа посвятила себя чистой девственной жизни. Видя несогласие святой девушки на грех, Аглаид обратился за помощью к колдуну Киприану. Тот наводил на святую Иустину темных духов, пытавшихся склонить ее к домогавшемуся ее руки юноше. Но как бесы ни пытались возбудить в ее сердце и теле страсть, горячая молитва мученицы Иустины рассеяла все чары, так что, пораженный такой духовной силой, колдун Киприан признал бессилие диавола, сам обратился в христианство, со временем был принят в клир и даже стал священномучеником.

В Священном Писании Нового Завета есть весьма важные, знаменательные слова: «Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола» (1Ин. 3; 8). Сам Бог родился на земле как человек. понес тяготы нашей жизни и принял позорную смерть на Кресте, чтобы искупить грехи человечества и тем самым освоболить люлей от власти лукавого. Своим Воскресением Он проложил нам путь в вечные обители Божия Царства. А ниспослав в день Пятидесятницы Святого Духа, Он основал на земле Церковь, в которой мы можем приобщаться к плодам Его победы. Важно понять: Спаситель даровал нам не земную власть или могущество, не материальные блага или сокровища тленной земли, а духовную силу, перед которой ничтожны любые наветы невидимого врага. Сравнительно с тем, что Госполь полает человеку. все бесовские наваждения являются какими-то жалкими, мало значашими досаждениями. «Однакож тому не радуйтесь, что духи вам повинуются, но радуйтесь тому, что имена ваши написаны на небесах» (Лк. 10; 20).

Христианин не может лишиться благодати Божией, полученной в Таинствах Церкви, от чьего-то недоброго прикосновения, подсунутой заговоренной еды или подложенной в портфель магической иголочки. Потому что благодать - не бездушная одежда или предмет, который можно отнять или сорвать помимо воли их обладателя. Благодать есть особое освящающее присутствие Божие. Поэтому Сам Господь решает, в какой ситуации и как поступать с христианином, но не колдун, экстрасенс или наводящий порчу зложелатель. В Святой Евхаристии каждому причащающемуся даруется Сам Христос – воплотившийся Бог. Он ли не оградит Своих верных? Если, будучи распят, Христос извел

Сосредоточивая душевное внимание на зле, мы становимся дальше от добра и, значит, беззащитнее перед темными наваждениями.

из ада души ожидавших Его людей, то что значат силы ада для христиан после Его Воскресения?

Суеверный человек боится пройти, прикоснуться, съесть — как бы там не принять в себя порчу. А Господь говорит: «Слушайте и разумейте! не то, что входит в уста, оскверняет человека, но то, что выходит из уст, оскверняет человека» (Мф. 15; 10-11). Главной порчей человеческого естества является грех, который, словно невидимая проказа, изъедает и обезображивает душу человека.

Наша испорченность такова, что мы никак не хотим видеть причины бед в самих себе, но всегда находим их в неких внешних злых силах. Акцентируя внимание на неудачах, копя обиды, такой человек сам ставит себя в положение жертвы, как бы специально изыскивая, кто там

еще ему насолил. Понятно, что при подобном отношении к жизни человек замечает только злые наветы. Его сознанию легче принять мысль о порче и сглазе, нежели о собственных прегрешениях и исправляющем нас Промысле Божием.

В духовной жизни большое значение имеет то, к чему обращено наше внимание. Для нас становится более лейственным то, на чем мы заостряем наш мысленный взор. Когда мы приходим в храм, то слышим церковное пение, видим на иконах лики Спасителя. Божией Матери. святых, участвуем в богослужении – и наша душа воспринимает благодать Святого Духа, осеняющего храм, мы невидимо восходим ко Господу, близ Которого уже не актуальны суеверные страхи. Если же мы отвлекаемся на каких-то, как нам кажется, подозрительных старушек, думаем о порче, сглазе и магии, то на первое место в нашем мысленном взоре выходит злоба невидимого врага. Сосредоточивая душевное внимание на зле, мы становимся дальше от добра и, значит, беззащитнее перед темными наваждениями. Поэтому христианину более важно не по сторонам смотреть, кто там на нас нашептывает, не перебирать в уме, от чьего наговора приключилась беда, а умом и сердцем восходить к Богу, рядом с Которым земная жизнь получает духовную прочность и освящается небесной радостью.

«Светильник для тела есть око. Итак, если око твое будет чисто, то все тело твое будет светло; если же око твое будет худо, то все тело твое будет темно» (Мф. 6; 22-23). Да поможет всем нам Господь очищать свое сердце и да укрепит в созидании нашей духовной жизни, в вере и надежде на Него – Того, Который сокрушит под ноги православного христианина всех невидимых врагов.

Священник Валерий Духанин

## ТЕМНЫЕ СИЛЫ ТАК ПРОСТО НЕ ОТПУСКАЮТ

### Монастырь как врачебница болезней XXI века. История первая

После исповеди слезы тек-

ли сами собой, а душа вдруг

впервые за долгие годы встре-

пенулась.

Я почти не помню себя в возрасте до семи лет, лишь только некоторые вспышки-воспоминания, связанные с какими-то потрясениями моего детского мира.

Одно из таких потрясений случилось, когда мне было пять лет. Как-то мама, забирая меня из детского сада, взволновано сообщила, что ее тетка, которую она звала баба Настя, вчера ночью повесилась. Эти слова были для меня, ребенка, абсолютно непонятными, но очень страшными. «Повесилась... Что это?» — думала я. И все повторяла про себя странное слово.

Похороны я не помню, возможно, меня просто на них не взяли; но зато очень отчетливо врезалась в память поминальная трапеза. За большим столом собрались все наши родственники. Они подробно обсуждали, как и что произошло. Я вслушивалась в слова взрослых... Отчетливо помню свое состояние озноба и страха перед чем-то непонятным и неизбежным. Зачитали письмо бабы Насти, оставленное ею перед смертью.

Пожилая женщина писала, что одиночество и тоска стали ей невыносимы. Она чувствует, что никому не нужна и жить больше совсем незачем. Она никогда не была замужем,

детей не имела. В молодости была влюблена в какого-то офицера, да что-то там у них не сложилось.

Вечером, как вспоминала ее соседка по коммуналке, баба Настя перестирала все свое белье, а затем заняла ванную. Соседка обнаружила ее утром.

Почему-то я часто вспоминаю это письмо бабы Насти, предсмертный крик ее души об одиночестве и тоске. И каждый раз думаю: почему же она не обратилась к Богу?.. Но тут же себе отвечаю: «Время у них было такое: в храм ходить было не принято». Меня часто оставляли дома у бабы Насти, и я хорошо помню ее комнату: какие-то ковры на стене, вышитая картина с обнаженной купальщицей, телевизор с длинной антенной – и ни одной иконы.

Для нас, верующих, так естественно в минуты полного отчаяния и, казалось бы, краха припасть к распятию в храме и от всей души попросить Спасителя об утешении. И оно мгновенно придет. Мир, покой и радость снова вернутся в душу. Глядишь, и ты совсем и не одинок, ты в большой семье. И что бы ни случилось — за всё слава Богу!

Почему же и сейчас, когда храмы есть практически в каждом районе, люди страдают от тоски, а слово «депрессия» плотно вошло в лексикон современного человека?

Потеря близких людей, затяжные болезни, разводы, проблемы с трудоустройством, долговые обязательства, жилищные трудности, неспособность реализовать себя... Этот список можно продолжать и продолжать. Душевные переживания обвивают современного человека плотной паутиной, из которой, кажется, уже и выпутаться невозможно. Но помощь часто ищут совсем не у Господа, горстями принимают антидепрессанты, успокоительные, в худшем случае — алкоголь и наркотики. А дальше... А дальше очень страшно. И если попытаться себе представить, то мне сразу становится холодно. Как тогда, когда читали предсмертное письмо бабы Насти.

«Ибо огрубело сердце людей сих, и ушами с трудом слышат, и глаза свои сомкнули, да не увидят глазами, и не услышат ушами, и не уразумеют сердцем, и да не обратятся, чтобы Я исцелил их» (Мф. 13; 15), – говорит Спаситель в Священном Писании.

Ниже вы прочитаете истории людей, которые, находясь на грани полного душевного опустошения, доверили свою жизнь Господу. Не имея уже никакой надежды на спасение в миру, они приехали в монастырь.

Все имена моих собеседников изменены. Они согласились рассказать о самом сокровенном в надежде, что эти истории помогут понять людям: из любой тьмы всегда есть путь к свету.

#### История первая Темные силы так просто не отпускают

Егор — молодой успешный предприниматель. Это сейчас он приезжает в монастырь на новенькой красивой иномарке и раздает трудникам пакеты с продуктами и вещами, а раньше он сам нес послушание на огороде.

Я с любопытством разглядываю его. Обаятельный, веселый парень. Что же за проблемы могут быть у такого? Что заставило молодого, финансово успешного человека жить в монастыре?

#### Счастливчик

«Счастливчик» – так за спиной называли его бывшие одноклассники и, кажется, даже немного завидовали. Действительно, молодому парню, у которого и образования-то почти не было, во всем сопутствовал мирской успех. Свой бизнес, хорошие машины, привлекательные женщины.

Егор особенно и не скрывал своего секрета перед друзьями: он из семьи потомственных колдунов и зна-

ет, как привлечь деньги и удачу. Он всерьез увлекся парапсихологией и магией, умел легко входить в доверие, убеждать и манипулировать людьми. Это умение помогало ему быстро обзаводиться нужными контактами и с успехом проводить любые переговоры. «Мои клиенты все просто влюблялись в меня!» — вспоминает Егор.

Правда, иногда он замечал, что кто-то легко поддается его магическим приемам, а с кем-то ничего не получается, словно он натыкается на невидимую стену. Однако все-таки поддающихся было большинство, и ничто не мешало его финансовому взлету. Деньги приходили

нескончаемым потоком, но и быстро уходили на развлечения в обществе доступных женщин, пьянки с друзьями, а потом и на наркотики.

«Несмотря на то, что вроде бы внешне у меня все шло хорошо, но внутрение постоянно преследовало чувство какой-то тоски, отчаяния, опустошения, неудовлетворенности. Я пытался заглушить это с помощью алкоголя, а затем стал пробовать другие способы ухода от действительности. Но каждый раз становилось хуже. А на работе это никак не отражалось, никто из моих клиентов не знал, что я наркоман. В один момент отчаяние и тоска накатили с такой силой, что я совершил первую попытку уйти из жизни с помощью все тех же наркотиков. Но каким-то чудом меня откачали в больнице; удивительно и то, что не было никаких особенных последствий для здоровья. После

Фото: Гена Михеев

такой дозы люди инвалидами остаются на всю жизнь, если выживают. Наверное, именно тогда я понял, что делаю что-то не так», – рассказывает Егор.

Чтобы вернуться к нормальной трезвой жизни, он прошел курс лечения в наркологической клинике и всерьез стал задумываться о том, чтобы завести семью.

Вскоре встретил Ольгу. Она была молода, красива и успешна в работе. И по странному стечению обстоятельств, тоже всерьез занималась магией. Сразу возникло полное взаимопонимание, они были словно созданы друг для друга. Недолго раздумывая, расписались и стали жить вместе.

#### Разве не об этом мечтают многие?

В этот момент Егору поступило предложение руководить крупным государственным предприятием, которое

в тот момент терпело серьезные убытки. Егор принял предложение. Целую неделю он разбирал финансовые отчеты, чтобы понять, как вывести предприятие из кризиса. И наконец решил прибегнуть к магическому ритуалу. Совершая разные обряды, он всю ночь обращался к неким силам с просьбой помочь увеличить прибыль вверенной ему организации.

«Знаете, – говорит Егор, – я ведь совсем тогда не понимал, к кому обращаюсь. Мне только здесь, в монастыре, всё объяснили. Включите-ка телевизор – там же полно передач и фильмов о парапсихологии, астро-

логические прогнозы, битвы экстрасенсов... Откройте Интернет – там в свободном доступе объявления якобы белых магов, обещающих вернуть мужей в семью и изготовить магические амулеты на удачу в бизнесе. Это же повсюду, поэтому ты и не думаешь, не осознаёшь, что в этом есть что-то плохое. Я уверен, что, наверное, каждый третий хоть раз в своей жизни обращался к гадалке, экстрасенсу или астрологу.

Я призывал всю ночь некие силы помочь мне вывести из кризиса государственную организацию и не считал, что делаю что-то плохое. Даже наоборот, был уверен, что полезное. Вот только под утро мне стало плохо, я потерял сознание и очнулся уже в больнице.

Врачи озвучили совершенно неожиданный и очень страшный диагноз. Но ведь только вчера я был бодр и весел! А теперь – снова в боль-

нице в окружении людей в белых халатах, с капельницей на руке. И опять мысль о том, что я делаю что-то не так. И опять та самая щемящая боль и страшная тоска».

Но вновь каким-то чудом Егор быстро выздоровел, окреп и практически через месяц вернулся к руководству. И здесь он с удивлением обнаружил, что вверенное ему предприятие вышло из кризиса и приносит неожиданно большую прибыль. Все только удивлялись и пожимали руки успешному управленцу: «Поздравляем! И как тебе это удалось?»

Егор и сам не совсем понимал как, но в какой-то момент ему показалось, что он может управлять миром и получать все, что захочет.

Шикарный кабинет с огромным столом, привлекательная секретарша, красавица жена, личный водитель, дорогая иномарка. И самое главное — деньги в таком количестве, что

можно было не смотреть на цены в магазине и развлекаться как душе угодно. Разве не об этом мечтают многие?

Однако тоска, боль и отчаяние в душе с каждым днем становились все больше. Молодая жена уже не радовала, а даже, напротив, почему-то пугала. Когда он приходил домой и видел ее с распущенными волосами раскладывающей карты Таро, ему становилось страшно.

Дома было ощущение не тепла и уюта, а холода и мрака. И Егор, как прежде, находил утешение в шумных компаниях друзей, погружаясь в наркотический дурман. И снова мысли о самоубийстве как о единственном выходе из всего этого ада.

«Мне сейчас даже сложно это объяснить... – признается он. – Вроде с виду-то все хорошо, есть деньги, есть семья, к тому времени у нас уже родился ребенок, но в душе тебе так плохо...»

#### Случайная встреча

Егор решил, что больше не может так жить. Он закупил огромною дозу — чтобы на этот раз не промахнуться. Но так случилось, что в этот день он встретил старого школьного приятеля. Оказалось, что Кирилл воцерковился, каждую неделю ходит в храм и регулярно ездит паломником в разные монастыри.

Неожиданно столкнулись на пути два человека: один много лет служил темным силам, другой уже пять лет вел жизнь с Богом, не пропуская ни одного важного богослужения.

Кирилл сразу почувствовал, что Егора надо спасать. Он вкратце, как мог, рассказал на своем примере о том, как хорошо жить с Богом, что надо бы покаяться и причаститься. Но чтобы уж наверняка избежать внешних искушений, которые обязательно будут у Егора, ему надо пожить в монастыре и потрудиться во славу Божию.

«Темные силы просто так не отпускают, – добавил встревоженный Кирилл. – Но в монастыре Бог близко, там им сложнее будет на тебя влиять».

Егору хоть и странным показалась последняя фраза приятеля, но он почему-то быстро на все согласился. Заехал домой, взял необходимые вещи, отключил все телефоны и позволил Кириллу отвезти себя в монастырь.

#### В монастыре

«Честно говоря, я вообще плохо помню весь этот период и дорогу в монастырь, – говорит Егор. – На душе было настолько плохо, что казалось: хуже уже быть не может... Я же все в тот день решил, и если бы Кирюху не встретил, то больше бы меня на этом свете не было. Вот только где бы я оказался? Там, где еще хуже. А тут Кирилл!.. Я на него тогда посмотрел, послушал его и вдруг во все поверил – поверил, что Он мне поможет. Не Кирюха, конечно, а Бог».

Так Егор оказался в монастыре, где были его первая неумелая исповедь, первые разговоры со священниками. Здесь ему объяснили, что он вступил в контакт с темными силами, которые вряд ли его так просто отпустят. Рассказали жизнеописание священномученика Киприана.

Все здесь было для Егора впервые. После исповеди слезы текли сами собой, а в душе вдруг впервые за долгие годы что-то встрепенулось и ожило, как будто кто-то приложил к сердцу горячую ладонь. Пришли утешение и успокоение, а первое Причастие принесло такую радость, что он снова почувствовал себя легким и беззаботным, как в детстве. Он, успешный предприниматель, еще недавно ведший серьезные переговоры, с радостью скакал среди монастырских грядок, поливая огурцы...

«Уже через неделю пребывания в монастыре я ощутил присутствие Бога везде, а в душе поселилась такая благодать, что я с искренним рвением принялся исполнять порученные мне послушания. И еще вдруг осознал всю свою жизнь... Как я сам, добровольно мог лишить себя истинного Источника жизни – Причастия», – говорит Егор.

#### Возвращение в мир

Вернувшись домой, Егор узнал, что его уволили, а жена подала на развод. Однако тут же появились знакомые, с которыми он уже давно потерял связь, и предложили идеи для нового бизнеса.

«Моя история, наверное, еще не закончена, – признается Егор. – Я только первый шаг сделал к Богу; возможно, придется еще и скорби понести, и искушения... но одно я знаю: в тот ад возвращаться больше не хочу. Господь сильнее всех, и настоящее счастье у человека может быть, только если он пребывает с Ним. Люди стремятся заработать как можно больше денег, съездить отдохнуть на моря, развлекаться в ночных клубах, приобретать модные вещи, покупать благосклонность красивых женщин... Только все это приносит лишь временную эйфорию, настоящие чувства можно получить, лишь ощущая в себе присутствие Божией благодати.

За жену буду молиться. Разводиться не хочу, ведь у нас все-таки дочка маленькая. Но пусть все будет в руках Божиих...»

#### Послесловие

Когда писался этот материал, меня вдруг тоже стали одолевать непонятная тоска и чувство какой-то безысходности. А еще все время что-то отвлекало.

Позднее я узнала, что Егору стало очень плохо и его увезли на «Скорой помощи» в ближайшую больницу. Что именно случилось, мне не объяснили.

«Я не могу тебе сказать что, но поверь, это все очень страшно. И лучше не пиши про него, вдруг и тебя коснется...» – так посоветовал мне мой приятель.

Я рассказала обо всем своему духовнику, батюшка велел мне незамедлительно причаститься, а статью обязательно дописать.

Все это, конечно, еще раз подтверждает то, что сказали Егору в монастыре: «Темные силы так просто не отпускают».

# Бывают ли обиды безобидными

В жизни византийского императора Юстиниана II († 711) случилось самое страшное, что только может произойти с правителем – заговор. Его свергли с трона. А чтобы Юстиниан даже не думал претендовать на возвращение, ему отрезали нос. В те времена считалось, что императором может быть человек совершенный, то есть не имеющий какого-либо порока, в том числе и телесного. Чуть погодя Юстиниан II вполне опроверг этот тезис, вернувшись на трон. Впрочем, совершенным так и не стал, если иметь в виду совершенство в его подлинном смысле.

Хазарии, Юстиниан быстро набрал род оказался в его руках. силы и обзавелся нужными связями. • Когда из Константинополя к нему своей столь счастливой и по-челове- мщение. Конечно, обида не всегда заподослали убийц, Юстиниан, ловко • чески совершенно нежданной побе- • вершается местью. Но никакая месть опередив их, умертвил заговорщи- дой? Увы, всю страну он наполнил не бывает без предваряющей ее обиков, а затем с горсткой сторонников • казнями и репрессиями, выискивал, • ды, как нет сорняка без крепких коротплыл в Болгарию на простом ры- кто выступал против него, и наказы- ней, укуса гадюки без яда, взрыва

буря. Надежды на спасение не было. • шил множество полезных для импе- • другого. Месть – бросок этого камня. Один из слуг, словно прозрев ду- • рии дел, провел важный для всей цер- • Когда ты носишь камень за пазухой, ховно, взмолился: «Вот, господин, ковной истории Трулльский Собор тебе самому тяжело, а тяжесть души мы погибаем. Дай Богу обет во имя • (691-692), защищал империю от мно- • усилится, если камень обиды ты меттвоего спасения не наказывать вра- • гочисленных завоевателей, то весь • нешь в сторону ближнего. Всякая гов, если Бог вернет тебе царство». • смысл его правления по возвращении • месть, а значит, и всякая обида есть в Юстиниан в гневе воскликнул: «Да воплотился в беспощадной мести и зародыше мучение самого мстящего, потопит меня Бог на этом месте, если • утолении всех своих прежних обид. • самого обиженного. я пощажу кого-нибудь из них». Бог • Всегда в правилах императоров • Печь сжигает всё, что положат в пощадил Юстиниана, из бури они • было при восхождении на престол • нее, поглощает топливо, а обратно вышли невредимыми. Милосердие • объявлять прощение хотя бы ко- • выгребается мелкая зола. Так и обида Божие не вразумило душу, томимую • му-нибудь из осужденных. Юсти- • сжигает в душе всё, такая душа лишь

ну воинов. И вот он уже возле стен • в том, что правитель надеется на со- • отношений, порушенных связей с Константинополя. Что двигало этой зидание новой жизни по правилам людьми. Но если от печки – тепло, неутомимой душой? Что заставля- • милости, а не мести, прощения, а • то от объятой обидой души веет холо предпринимать усилия и выхо- • не террора. Правитель, объявляя ам- • лодом. дить победителем в безысходной, • нистию, подтверждает, что сам он • Константинополя, жители города. он пробрался посредством старого • полнили чашу долготерпения Божия. • к крушению всего самого ценного.

сланный в далекий Херсонес, Юсти- • дворца и объявил себя полноправ- • сий усилились нестроения, и Юстиниан, лишившись носа, не утратил вым правителем. Воины из царских ниан II вновь был свергнут. На этот природной смекалки. В его сердце • полков, растерявшись, посчитали, • раз милость Божия отвернулась от возгоралось пламя мести, а хворо- что Юстиниан и правда восстановил него: Юстиниана казнили. стом для пламени служила обида. • свои права, и тут же перешли на его • Вступив в общение с правителем • сторону. В скором времени весь го- • альная история, похожая на сюжет

Как же Юстиниан воспользовался • • вал самым жестоким образом. Если • мины без действия детонатора. Оби-В море разыгралась страшная • до своего изгнания Юстиниан совер- • да – камень, приготовленный против

обидой и жаждой мщения. • ниан II не вспомнил об этом. Смысл • поглощает и уничтожает, а обратно Болгарский князь дал Юстиниа- любой амнистии заключается как раз выдает горстку сожженных чувств,

беспечно смеялись над безносым • жажду мести - со стороны невин- • подал на развод, в отместку бросил низложенным правителем. И тог- но обиженных, пострадавших, не- другого в тяжелой жизненной ситуада Юстиниан пошел на отчаянный • праведно подвергшихся наказанию. • ции. Потому что обида всё перекрышаг. Ночью с горсткой смельчаков Реки невинно пролитой крови пере- ла, лишила здравого разума, привела

Низвергнутый и униженный, со- водопровода внутрь города, достиг В империи из-за постоянных репрес-

Какой урок преподает нам эта ре-• приключенческого романа?

Любая обида может вырасти в

Сколько семей дали трещину казалось, схватке? Всё та же горькая выше каких-то личных обид. Террор только потому, что супруги стали обида и жажда беспощадной мести. • всегда исходил из противоположных • обижаться друг на друга из-за ка-Источником душевной энергии слу- • принципов. Кровь за кровь, голову за • ких-то оплошностей, накапливали жил адский огонь. Но пока Юсти- • голову, а лучше даже все головы сво- • в себе груз обид, и потом этот груз ниан стоял у мощных высоких стен • их врагов вместо своей одной. • повлек ладью семьи ко дну. Есть те, Месть влечет за собой новую кто в отместку изменил, в отместку без исключения. Яркий пример оби- • оттолкнули. ды и желания мести мы видим даже *«Кто из вас меньше всех, тот праводней учеников Христа. Спаситель, будет велик»* (Лк. 9; 48), — отвечает • добра, чтобы в сердце воссияла свонаправляясь в Иерусалим, послал Уристос на наивный вопрос апосто- бода любви и прощения и спали с учеников в самарянское селение при- • лов о первенстве. Смирение несет • души оковы мстительности. готовить для Него место. Но самаря- • в душу мир, изгоняет обидчивость. • Обида – знак победы греха над не не приняли Спасителя, так как «Он • Если ты признаешь себя меньше дру- • душой человека. Если после причиимел вид путешествующего в Иеру- • гих, то на кого обижаться? Как может • ненного тебе оскорбления ты загосалим» (Лк. 9; 53). Это и послужило считать себя обесчещенным тот, кто релся злобой, то, значит, от чужого поводом для обиды апостолов. А вот • ни от кого не ждет чести? и желание мести: «Видя то, ученики • Почему же эта явная немощь греха передался тебе, попалил весь Его, Иаков и Иоанн, сказали: Госпо- • учеников вошла в текст Евангелия, • твой внутренний мир, соделал и тебя ди! хочешь ли, мы скажем, чтобы которое должно включать вроде бы злодеем. Копить в себе обиду, а тем огонь сошел с неба и истребил их, • только святое? Потому что запи- • более вынашивать помыслы мести как и Илия сделал?» (Лк. 9; 54). Так • санное относится к каждому из нас. • – то же самое, что положить себе за вот просто думали апостолы решить . Даже самый кроткий с виду чело- . пазуху горящие угли и пытаться новозникшую трудность, по принципу: • век может стать мстительным, если • сить их. нет человека – и проблемы нет.

могли, что когда-то с проповедью ший зла человек, если затаит на ко- от этой болезни и пришел исцелить любви они пройдут эти земли, а по- • го-то обиду, со временем может сам • нас Христос. Вот почему Он ответил том с радостью встретят весть о том, • ответить злом на зло. Тебя где-то не • апостолам: «Не знаеме, какого вы что и «самаряне приняли слово Бо- • приняли, развернули, отвергли, и ты • духа; ибо Сын Человеческий пришел жие» (Деян. 8; 14). Их мысли пока • готов уже испепелить этих людей, не • не губить души человеческие, а спабыли заняты тем, что хотелось ис- • оставить камня на камне, будь дана • сать» (Лк. 9; 55-56). пепелить своих обидчиков. Для пе- • тебе чудотворная сила. реосмысления им нужно было еще . Типичное проявление обиды — в себе образ Христа, в ком Бог отпережить скорби и страхи, и только • внутреннее переживание ущерба от • ражается наиболее ясным и чистым благодать Духа Святого соделала их чужой несправедливости, следстви- образом. Бог есть Любовь, в Нем нет сердце обителью любви, не знающей • ем же становится желание попалить • и тени ненависти. Бог долготерпелив никакой обиды.

ряющее повествование Евангелия, Месть обиженного выражает нет. Бог наказывает, но не мстит, ибо позором, когда тебя кто-то не принял. • черту, за границы любви. • держит обиды.

гордости, такой человек заведомо • потому и обижаемся, что не проща- • страданий, при всеобщем презрении, убежден, что ему должны оказать ем ближнему его ошибок, немощей, Христос молился: «Отче! прости особую честь, а если этого не про- • неправильных поступков. Но всякое • им, ибо не знают, что делают» (Лк. исходит, то он считает, что его пре- • непрощение означает одно – нелю- • 23; 34). Он не имел в сердце и капзрели, не поняли, оставили одного. • бовь. Если бы ты желал ближним • ли обиды. Те же слова повторял свя-Так и приходят на память известные • добра, то разве держал бы что-то на • той Стефан Первомученик, когда его строки М.Ю. Лермонтова:

Не вынесла душа поэта Позора мелочных обид, Один, как прежде... и убит!

Обиженный – всегда «невольник • чести», ему всегда кажется, что его, • «правду» как на кривую клюку, с • ноза, а острая боль от нее не давала

Обида – искушение всех людей го, неправильно поняли, не приняли, же Христова в том, чтобы мы стали

будет копить в сердце обиду. Даже Апостолы еще и представить не • добродушный, никому не причинив- • греховного человечества. Но именно

своих обидчиков огнем. Поэтому и милосерден, в Нем нет и капли пре-

то увидим, что перед самарянским • ся хотя бы в том, что он отказывает • Он не испытывает ущерба от наших селением апостолам «пришла мысль, • ближнему в общении, меняет свое • грехов. Его наказание – вразумление кто бы из них был больше» (Лк. 9; внутреннее к нему отношение. Че- любящим Отцом Своих неразумных 46). Размышление о том, насколько • ловек, на которого ты обиделся, от- • чад. Бог попускает скорби человеку, ты велик, естественно обращается ступает в твоем внутреннем мире за впавшему в грех, но ни на кого не

них из-за их ошибок или оплошно- побивали камнями, просил за своих • стей? Обида – внутреннее бурление, • убийц: «Господи! Не вмени им греха клокотание вражды и непрощения. *сего»* (Деян. 7; 60). Кто приобщен • Это смятенно-мятежное восстание • Богу, тот приобщен и Божией любви, Восстал он против мнений света эпичной «правды», желающей отсто- тот выше обид, потому что причаст-• ять свои права в этом непостоянном • ник Божиего Царства ищет, чтобы и • мире.

Мы опираемся на свою личную •

• выше обид, чтобы чья-то несправед-

• зла ты заразился злом. Огонь чужого

Обида и мстительность – болезнь

Христианин – это тот, кто несет Но если мы посмотрим предва- • обида и месть взаимосвязаны. • зрения. И никакой обиды в Боге тоже

Любая наша обида – проявление . Обида – всегда непрощение. Мы . Из самых глубин голгофских • другие стали причастниками.

Если бы в нашем теле сидела затакого хорошего, способного, умно- • которой хромаем по жизни. Правда • покоя, то разве мы не предприняли бы усилий вынуть занозу? Всякая со временем поставил его управ- и даже не родственник», - ответил жление.

столь усердно трудился, что хозяин \* ли он ему отцом. «Нет, он не отец мне \*

обида – заноза, сидящая в глубинах • ляющим над всем своим имением. • управляющий. «Почему же ты так души, пронзающая сердце острой • Как-то, придя на рынок невольников, • заботишься о нем?» – «Да потому, болью. Занозы надо вынимать, а от • управляющий заметил старого, изу- • что он – мой враг. Ведь это он продал обид – избавляться. Обиды преодо- • веченного, больного человека и тут • меня когда-то торговцу невольникалеваются по мере смирения, когда • же купил его. Хозяин был удивлен • ми. А Христос велит платить за зло надменный дух уходит, подобно • таким выбором. Когда все приступи- • добром». тому, как испаряется мрачный чад , ли к работе, то хозяин заметил, что , от веяния свежего воздуха. Если • управляющий заботливо ухаживает • и есть настоящая свобода, настояобида – тугой обруч, сдавливаю- за этим старым невольником. Он по- щее счастье. Дай Бог каждому из щий душу, то прощение - освобо- • местил его в свое жилище, кормил • нас вкусить хотя бы малую долю от со своего стола, всячески оберегал благ Христовых, стяжать свободу от Одно древнее сказание гласит, • его и поддерживал. Хозяин подумал, • обид и всячески беречься от мстикак на некий индийский остров при- • что управляющий нашел своего род- • тельности. везли невольника-христианина. Он • ственника, и спросил, не приходится •

Такая любовь, такое прощение

Священник Валерий Духанин

## Коммерческо-религиозный проект священника Владимира Головина

Доклад протоиерея Александра Новопашина в Патриаршем зале Храма Христа Спасителя на секции «Сектантское мировоззрение: подмена ценностей и манипуляция» во время Международных Образовательных Рождественских Чтений в Москве в 2018 году.

Сегодня снова приходится констатировать, что наша Церковь (церковная общественность, верующие люди) стоит перед очень серьезной, опаснейшей проблемой, именуемой псевдостарчеством или лжедуховничеством.

То там, то тут появляются разного рода «старцы», «духовные учителя», «прозорливцы», «особо благодатные батюшки», чье якобы «сильное» и «духовное» служение быстро обрастает множеством последователей, послушников и т. д. Удивляет, в первую очередь, та скорость, с которой формируются (если так можно сказать) эти старцы и чудотворцы. Речь не идёт об аскетическом и молитвенном подвиге (длиною в целую жизнь), о которых нам известно на примерах жизни прп. Сергия Радонежского, прп. Серафима Саровского, св. прав. Иоанна Кронштадтского и других истинных наставников православной веры. Все проще: пошел слух о старце-прозорливце или «благодатном батюшке», который предлагает «читать» Неусыпающую Псалтырь или некую многомиллионную «молитву по соглашению», и вот самые простые люди, подчас не знающие основ православной веры, не говоря уже о догматическом учении или истории Церкви, легко клюют на «елейную» рекламу-приманку и образуют вокруг такого рода учителя буквально тоталитарную секту. В Интернете создаются «официальные сайты» (в социальных сетях появляются «официальные многочисленные группы») этих «благодатных» батюшек-чудотворцев, о них снимаются рекламные ролики, в которых почти всегда присутствуют просьбы о пожертвовании на «миссионерские» проекты и «благотворительные» фонды.

Последнее время все большее внимание обращает на себя деятельность протоиерея Владимира Головина из г. Болгар (Татарстан), которого активно раскручивают (а другого слова не подобрать) в Ин-



Протоиерей Владимир Головин

тернете и околоцерковной среде. В небольшой городок Казанской митрополии со всей страны стекаются паломники на некое «духовное лечение», после которого востор-

женно рассказывают о «ярком проповеднике», раздающем «рецепты» исполнения житейских и духовных прошений в форме «акафистов по соглашению». Удивляет рекламное уверение в том, что все просимое людьми в таком коллективном акафисте непременно сбудется и непременно в определенный срок. Уже здесь мы видим совершенно неправославный (и нехристианский) подход, напротив - магический, оккультный. Ведь подавать или не подавать просимое решает Тот, у Кого просят, то есть Бог. А Господь смотрит на сердце (то есть духовное состояние) каждого конкретного человека и в зависимости от полезности просимого (для спасения души) подает или не подает. Никакими молебнами или акафистами нельзя Бога понудить (заставить) исполнять мой земной «заказ», если оный пойдет во вред моему духовному состоянию, а посему в христианской традиции в просительных молитвах всегда наличествует одно веское «но»: «Если на то будет воля Твоя». На все воля Божия, а посему абсурдно слышать от последователей о. Владимира какие-то гарантии исполнений прошений, а тем более в некий «срок». Более того, люди, участвующие в т. н. «акафистах по соглашению», разные, с различным опытом духовной жизни (или отсутствием такового), с разными намерениями, устремлениями, различным пониманием самой сути вещей и духовных реальностей в частности. А отсюда и «единое просимое», мягко говоря, неопределенно, и непонятно, в чем именно согласны эти очень разные люди! В результате подобная «соборная» молитвенная практика выглядит крайне сомнительно и вызывает множество вопросов.

Не меньше вопросов вызывает и тот факт, что в т. н. «обители» (согласно высказываниям его последователей) о. Владимира Головина на сеансах «духовного лечения» в обязательном порядке «пациента-

ми»-паломниками должны быть приобретены специфические рубашки с отверстиями для помазания «жизненно важных органов», как будто иначе благодать не подействует. Благодать Божия действует не в силу придуманных о. Владимиром «установлений» и не в бизнес-интересах его «обители»! Благодать Божия, подаваемая посредством священнодействий иерея, действует в силу веры, нравственной и духовной чистоты человека, который к этому Таинству приступает. О. Владимир во время священнодействия эффектно возлагает руки на болящих паломников, что воспринимается его последователями как подражание древним апостолам. Стоит отметить, что апостолы возлагали руки, совершая Таинства Миропомазания и Священства, и доныне епископы (как преемники святых апостолов) совершают эти Таинства так же возложением рук (само слово хиротония от греч. γείρ – рука и τονεω – полагаю). Однако какое отношение к сей традиции имеют «исцеляющие хиротонии» Головина? Никакого. Чистое актерство, рассчитанное на красивый эффект. Также вызывает недоумение ходящий по сети ролик, где о. Владимир Головин со слащавым умилением показывает свою шикарную усыпальницу... Опять же - игра, рассчитанная вызывать умиление у неофитов.

Встречалось в Интернете и фото о. Головина с празднования годовщины супружества («серебряной свадьбы»), где немолодой батюшка-проповедник предстал... в белом фраке, что очередной раз весьма показательно раскрыло его личные актерские качества, характер акциониста. На фото о. Владимир и его супруга стоят со свечами (как на Таинстве венчания) в окружении людей с иконами (наподобие свидетелей). Что же это такое? Браку о. Владимира не хватает «благодатной энергетики», и они с супругой «подпитываются благодатью» через дополнительное «венчание»? К этому стоит добавить, что подобное «обновление брака» — уникальный продукт на рынке мистических услуг, и больше нигде не продаётся.

Еще больше вопросов вызывает экстравагантное, а правильней сказать, откровенно пошлое и кощунственное поведение «молитвенника». Так, на встрече с молодежью (!) о. Владимир попросил юных слушателей в подробностях (!!!) рассказать ему, как они представляют Иисуса Христа в момент справления Им естественных потребностей (да простят меня многоуважаемые братья и сестры за цитацию «образовательных программ» о. Владимира)! Осмелюсь утверждать, что перед аудиторией (а слушателями «молитвенника» были в основном дети и молодые девушки) поднимать туалетные темы не один нормальный человек не будет, тем более священник и тем более – в отношении Самого Господа! Больше того, нормальному человеку не придет даже в голову задаваться подобными вопросами. Мы знаем, что Господь Иисус Христос взял на Себя наши немощи (в том числе и эти...), в Ветхом Завете иудеям даются конкретные указания (Втор. 23; 13), как в жарком климате, в пустыни (при дефиците воды и отсутствии предметов личной гигиены) во избежание распространения инфекций избавляться от нечистот. Какую же духовную, нравственную, просветительскую пользу извлечь интересующийся христианством человек из обсуждения туалетных тем? Если это интересно самому о. Владимиру, то ему, пожалуй, стоит обратиться к историкам-гебраистам, которые, может быть, расскажут соответствующие подробности из жизни иудеев на рубеже заветов.

Конечно, не ускользает из проповедей о. Владимира в храме и «самая современная» сексуальная тема. Перед своими последователями в храме «достопочитаемый молитвенник» приводит случай из своей жизни. С



### 96009600960096009600

его же слов, в молодости он не хотел жениться, так как имел желание совершать непрестанную молитву и не мог представить совершение оной во время соития с супругой. Однако его таки вынудили вступить в брак, и во время интимной близости с женой он неожиданно запел «Тебе Бога хвалим», чем напугал находившихся в соседней комнате родителей. Сразу вспоминается диалог главных героев из фильма «Курьер»:

– Представляю своего отца играющим в футбол.

– Да, **зрелище,** конечно, **не для** слабонервных.

Действительно, сексуальная «молитва» о. Владимира — тема не для слабонервных, с учетом того, что сам «старец» посчитал, что данное «пение» на самом деле есть молитва, мол «чистому все чисто» и «третьим с нами Бог»...

Дело в том, что подобными проповедями о. Владимир демонстрирует просто элементарное незнание и непонимание того, что такое молитва и духовная жизнь в целом. Данное непонимание у «молитвенника» наличествует не только на уровне опыта, но даже на уровне теоретическом. К чему же такой (лже)миссионер может привести? Как такой «духовный руководитель» может указать правильный путь к Богу, когда сам этого пути (и даже правильного направления) не знает. Из биографии, размещенной в Интернете, непонятно закончил ли о. Владимир Московскую Духовную семинарию после поступления в нее или нет? По крайней мере, если он в ней и учился, то очень плохо. В Интернете можно увидеть многочисленные, но по стилю и содержанию неструктурированпримитивные, ные, «елейные» проповеди священника.

Простой пример с непрестанной молитвой... Под непрестанной молитвой понимается не та модель поведения, когда человек постоянно вторит какие-то молитвы. И не та

ситуация, когда во время близости с женой или по-пьяни человек заорет некое православное песнопение. Это не молитва!!! И совсем не потому, что интимные отношения между супругами (и получение наслаждения от оных) являются чем-то греховным. Христианская традиция всегда была далека от ханжеского отношения к интимной близости супругов! Именно в посланиях «убежденного холостяка» св. Апостола Павла мы читаем «брак честен и ложе нескверно» (и это же испрашивается будущей семье в чинопоследовании Таинства венчания). Апостольское правило гласит: «Если кто, епископ, или пресвитер, или диакон, или вообще из священного чина, удаляется от брака и мяса и вина, не ради подвига воздержания, но по причине гнушения, забыв, что все добро зело, и что Бог, созидая человека, мужа и жену сотворил вместе и таким образом клевещет на создание: или да исправится, или да будет извержен от священного чина, и отвержен от церкви. Так же и мирянин». Так же и правила 1, 4, 13 Гангрского Собора (IV век) предполагают строгие прещения (наказания, отлучение) по отношению к тем, кто брак (в частности и в аспекте интимных отношений) считает чем-то греховным.

Итак, сама по себе супружеская близость (в рамках брака) не является грехом, сексуальные интенции человеческой природы (в рамках христианского брака) могут и должны служить выражением личностной нежности, любви, высшим же даром этого единения становится радость деторождения. Однако, молитва – это совсем иное!!! К месту будет вспомнить простую русскую пословицу – «Не стоит путать Божий дар с яичницей». Яичница в скоромный день – прекрасный завтрак, но это не благодать Божия. «И лапша хороша», как говорила героиня Татианы Пельцер в известной советской комедии, и действительно, пищей насыщают плоть. Молитва же – дело ума. Совсем неслучайно высшее молитвенное состояние именуется «деланием умной молитвы» (собственно таковая и есть непрестанная молитва). Умной такая молитва называется не по той причине, что может быть какая-то неумная или глупая молитва. Здесь присутствуют некоторые трудности перевода с греческого языка. Умная (непрестанная) молитва - это мо-



DESCONDENCE OF THE PROPERTY OF

### DESCONDE SONDE SONDE

**литва ума.** Ум (согласно христианской антропологии) — это не разум и не рассудок.

Разум (λόγος) согласно святоотеческим творениям (свт. Григория Нисского, прп. Максима Исповедника, свт. Григория Паламы) есть рассудительная, мыслительная. словесная сила человека, априори оперирующая такими инструментами, как слово и понятие. Человек мыслит посредством слов и понятий, которые создаются в силу изучения человеком окружающего мира. Познавательная сила, интеллектуальные (аналитические) способности, воображение и память так же являются инструментами разума. Разум (λόγος) - это своего рода «компьютер», «оперативная система» человеческой души. Любая рассудочная деятельность человека оперирует внутренним словом (λόγος ένδιάθετος), которое является инструментом внутреннего обсуждения, диалога. И наша обычная молитва оперирует теми же инструментами. Даже когда мы молимся про себя, то все равно мы произносим слова молитвы разумом.

Однако помимо разума (λόγος), в человеке присутствует ум ( $vo\tilde{v}\varsigma$ ). Ум – это созерцательный орган. Прп. Иоанн Дамаскин пишет: «Ум принадлежит душе, не как что-либо другое, отличное от нее самой, но как чистейшая часть ее. Что глаз в теле, то и ум в душе»<sup>1</sup>. «Глаз видит видимое, а ум постигает невидимое»<sup>2</sup>, – говорит преподобный Антоний Великий. Ум (νοῦς) предназначен для созерцания и познания Бога и сверхчувственного мира, для богобщения. Прп. Иоанн Дамаскин пишет: «Созерцательная способность постигает природу суще-20»3. Ум (vovs) воспринимает вещи в их непосредственном бытии, в их внутренней сушности, в свете Божественного замысла о них, а не в их физических проявлениях. Ум видит скрытое духовное начало в предметах созерцания. Поэтому умная молитва, или молитва ума, — это наличие в высшем органе человеческой природы именно молитвы, которая совершается (там — в уме) не словами (!!!), а определенным молитвенным духом! Иначе говоря, непрестанная молитва есть определенное благодатное состояние человеческого духа, когда (уже несловесная, но умная) молитва погружена в самые глубины человеческой природы, и внешне это состояние не может выражаться воплями каких-то песнопений во время супружеской близости.

Свт. Игнатий Брянчанинов (человек, прекрасно знавший святоотеческую традицию, скрупулезно и долго ее изучавший) так учил молиться: «Во время молитвы не ищи восторгов, не приводи в движение твоих нервов, не горячи крови. Напротив – содержи сердце в глубоком спокойствии, в которое оно приводится чувством покаяния: вещественный огонь, огонь естества падшего, отвергается **Богом**»<sup>4</sup>. Во всех молитвословах мы найдем схожие рекомендации к совершению молитвы: необходимо отрешиться от всех волнующих чувств, от всех эмоций, земных забот, суеты, информации, достичь предельной чистоты разума, сосредоточения на обращении к Богу. Молитва всегда должна совершаться неспешно, благоговейно, с верой и любовью! Достижение непрестанной или умной молитвы немыслимо без очень серьезных многолетних (!) аскетических подвигов, отрешения от мира, иной раз обетов молчальничества и затвора. Даже из тех, кто прославлен Богом во святых, по-настоящему достигали бесстрастной и непрестанной молитвы очень немногие. И во всем православном Предании нет даже намека на то, чтобы непрестанная молитва достигалась в процессе интимной близости! И опять же – не потому, что таковая близость в рамках брака есть нечто греховное, это естественное состояние человека. Но непрестанная молитва есть вышеестественное состояние, для достижения которого приходится жертвовать естественными удовольствиями. Ум обретает чистоту (и, соответственно, молитвенный настрой, собственно умную молитву) только тогда, когда он не тревожится чувственной природой человека. Именно эта идея красной нитью проходит через все святоотеческие творения.

Вероятно, о. Владимир Головин всего этого не знает даже на теоретическом уровне. То, что говорит в своих проповедях знаменитый «проповедник», на самом деле является элементарной глупостью, смакуемой скабрёзностью и страшной грязью в устах уже немолодого человека в рясе. Чего стоит одно из многих его высказываний о практикуемом им «духовном лечении»: «Молебен – это кастрированная утреня. А все кастрированное не жизнеспособно. Поэтому мы не кастрируем в церкви, в Болгаре. Мы служим молебен с каноном».

Итак, человек даже теоретически не знает аспектов христианской аскетики, молитвы, самой духовной жизни, и при этом он является «духовным учителем», к которому стекаются за «духовными благами» тысячи паломников со всей России. И здесь все просто – безответственный человек легко возьмет на себя любую ответственность! Прп. Нил Синайский (ученик свт. Иоанна Златоуста) писал: «Всякое искусство для успеха в оном требует времени и многого учения. (И только) за искусство искусств (духовное наставничество. – Автор) берутся не учась»<sup>5</sup>. Такое состояние на языке православных аскетов именуется «прелестью», то есть состоянием глубочайшего самообмана, когда некий подвижник полагает некий свой личный духовный опыт в качестве безошибочного. а свое насущное духовное состояние в качестве непререкаемо благодатного и преисполненного любви. Свт. Игнатий Брянчанинов писал по

этому поводу: «Душепагубное актёрство и печальнейшая комедия – старцы, которые принимают на себя роль древних святых Старцев, не имея их духовных дарований»<sup>6</sup>. Действительно актерство, и весьма не высокого качества. Достаточно увидеть в видеовыступлениях упоение Головина собственным словоблудием.

В заключение необходимо отметить, что все отечественные сектоведы сходятся в том, что цели и задачи любой секты – власть и деньги. И мы видим, как чисто сектантские приемы контролирования сознания применяются в т. н. «общине» о. Владимира Головина. Скажем, тот же «Акафист по соглашению» должен читаться строго по времени часового пояса, в котором находится город Болгар, где живёт чудо-батюшка. Даже Пасхальная заутреня, согласно православной традиции, начинается не одновременно во всем православном мире, но в каждом часовом поясе в полночь, ибо у Бога, в вечности, времени нет! Однако последователи о. Владимира ради чтения Акафиста должны встать хоть в час ночи, хоть в пять утра, чтобы присоединиться к всемирному молебствию. Чисто сектантская техника контролирования сознания - все делать по времени харизматического гуру.

Также не стоит оставлять без внимания и тот факт, что о. Владимир в своих проповедях неоднократно заявлял, что детей не стоит отдавать в светские школы, что «светская школа бессмысленна», что «она не нужна», что она не столько дает знания, сколько отвращает от них. На видеоканале «обители» священник договорился до того, что, дескать, и таблица умножения уже не нужна, потому что у всех нормальных людей есть калькуляторы (как это напоминает умозаключение Митрофанушки из комедии Фонвизина «Недоросль»: «Зачем знать географию? Извозчик довезет!»), да и вообще знания в школе получать ни к чему. Зачем всё это нужно учить, если можно зайти в Интернет и посмотреть. Один из примеров, который приводит священник, касается лечения. Из того сумбура, который он нёс, можно понять, что и лечиться можно по Интернету, где подробно говорится о том, от каких болезней какие таблетки! А вот от молитв, которые совершаются в «обители», уже были зарегистрированы случаи исцеления от рака и СПИДа (то есть и таблеток никаких не надо). Это сообщается на их сайте!

Всё это, несомненно, является антиобщественной пропагандой и излюбленным и, можно даже сказать, классическим методом сектантов. Ведь с безграмотным и доверчивым человеком «работать» легче.

И, конечно же, рубашки с отверстиями для «духовного лечения», как и само паломничество в обитель «старца» (автобусы, проживание в обители) – не бесплатны, перед этим необходимо «совершить перевод за поездку на карту Сбербанка (номер карты будет выслан по запросу)»!

Но и это еще не все! На сайте «обители» сообщается, что молитву по соглашению можно - вы не поверите – усилить! Это раздел на сайте так и называется: «Усиление молитвы по соглашению». Каким образом? Ну конечно, за деньги. «Усиление» обойдется вам в 400 рублей за имя. А если вы захотите, чтобы о вас молились в «особых местах» (так здесь называют Храм Гроба Господня или, например, храмы, где покоятся мощи блаж. Матроны Московской, прп. Сергия Радонежского, святителя Спиридона Тримифунтского и так далее – за ваши деньги помолятся у мощей любого святого, какого вы только пожелаете) «особые благодатные молитвенники». то, пожалуйста, поставьте напротив указанного места галочку.

Но если вы думаете, что это всё, – то глубоко ошибаетесь! Только четырьмястами рублями вам не отделаться. Вам еще нужно присоединиться к «особой группе», а присоединение тоже стоит денег — от 700 до 1500 рублей, в зависимости от того, как часто за вас будут молиться. А молиться, если верить сайту, могут очень интенсивно. В частности, как я уже говорил выше, обещают читать акафисты святым в 8 утра, в 2 часа дня, в 8 часов вечера и даже в 2 часа ночи по московскому времени.

Все это должно приносить весомые денежные дивиденды либо самому лидеру, либо тем, кто организовывает такой ажиотаж вокруг прельстившегося священника! Показательно, что Головин считает печально известного Славика Чебаркульского пророком (и ссылается при этом на неких старцев, которые его в этом уверили) и проповедует эскапизм (то есть стремление бежать из городов в преддверии грядущего антихриста). Все это очень напоминает печально известные псевдоправославные секты, лидеры которых наживались на том, что запуганные ими их «духовные чада» продавали квартиры в городах, шли жить в «обители», а деньги за квартиры отдавали своим «старцам». В связи с этим деятельность протоиерея Владимира Головина вызывает очень большую тревогу и требует серьезного анализа – не только богословско-канонического, но и юридического!

Иоанн Дамаскин, прп. Точное изложение Православной веры. Кн. 2. Гл. 12. – М., 1992. С. 50

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Антоний Великий, прп. Наставление о доброй нравственности. Гл. 118, 128 // Добротолюбие. Т. 1. – М., 1998. С. 72-73

Иоанн Дамаскин, прп. Точное изложение Православной веры. Кн. 2. Гл. 27. – М., 1992.

<sup>4.</sup> Игнатий (Брянчанинов), свт. Аскетические опыты. Том 2. Глава II/ Дух молитвы новоначального. http://azbyka.ru/otechnik/Ignatij\_Brjanchaninov/tom2-asketicheskie-opyty/11

<sup>&</sup>lt;sup>5.</sup> Нил Синайский, прп. Творения. М., 2000, с. 265; 258 – 259.

<sup>&</sup>lt;sup>6.</sup> Игнатий Брянчанинов, свт. О жительстве в послушании у старца. СС., том 5., стр. 72

# Реплика А.Л. Дворкина относительно реакции сторонников прот. Владимира Головина на доклад прот. Александра Новопашина «Коммерческо-религиозный проект священника Владимира Головина»

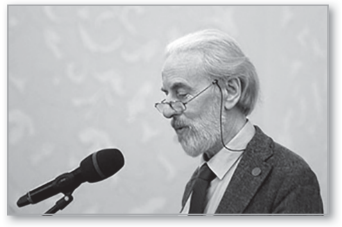
Пока я хочу откомментировать лишь один аспект из весьма многословных возражений неких анонимных «головинцев» на доклад моего друга и коллеги прот. Александра Новопашина.

Пытаясь оправдать хульные и гнусные призывы прот. Головина представить себе испражняющегося Спасителя или Его же, ковыряюще-

го в носу (все это под гогот собравшейся в его храме молодежи), они утверждают, что то был лишь педагогический прием, чтобы подчеркнуть человечество Христа. Но разве недостаточно было священнику рассказать о том, что Спаситель алкал и жаждал, что он настолько смертельно уставал, что мог даже заснуть на лодке, треплемой волнами и одолеваемой бурей? Разве не

мог прот. Головин рассказать молодежи, как Христос прослезился над гробом Своего друга Лазаря? Как Он радовался простым вещам, как вку-

шал пищу с учениками, как тосковал и молился в Гефсиманском саду, как Он испытал чувство богооставленности на кресте?



Нет, ему нужно было, подобно древнему Хаму, раскрыть миру наготу Отца и поглумиться над ней. Хуже Хама! Ведь тот глумился над земным отцом, Головин же выставляет на глумление своего Бога и Спасителя.

Мы знаем, что Иисус Христос был

распят совершенно нагим, но иконописцы целомудренно прикрывают Его чресла набедренной повязкой. Прот. Головин поступает подобно римским воинам, сорвавшим эту повязку и выставившим наготу своей Жертвы на осмеяние толпы. Но, в отличие от них, не ведавших, что творят, православный священник Владимир Головин прекрасно знает, что он делает.

И, судя по его виду, остается весьма довольным собой.

Iriney.ru

# Будете здоровыми! История одного лохотрона

Справедливости ради следует отметить, что слова «экстрасенс», «биоэнергетик» постепенно исчезают из объявлений, в которых гарантируется здоровье и удача во всём. Насмотревшись телешоу вроде «Битвы экстрасенсов», российский народ начал этих экстрасенсов откровенно побаиваться. Но, как говорится, свято место пусто не бывает. Об этом свидетельствует многочисленная реклама различных чудо-лекарств и чудо-средств, заполонившая буквально все СМИ. Как когда-то лукавый искушал Еву словами «будете, как боги», так и теперь люди искушаются словами «будете здоровыми и богатыми». Здоровыми же и богатыми хотят быть многие, а если есть спрос, то будет и предложение.

Пожалуй, первое место среди различных предложений такого рода занимают восточные, в частности китайские, учения, которые гарантируют активацию буквально всего: денег, бизнеса, карьеры, отношений между людьми и, само собой, здоровья. Как говорится, ничего личного, только горячее желание всем помочь. Методик этих несколько, названия их по мере дискредитации пе-

риодически меняются, но суть всех проста до банальности: вы нам деньги, мы вам – методику.

В этом же ряду стоят различные чудо-препараты, львиную долю среди которых также составляют препараты, изготовленные в Китае. Красочные упаковки, раскрученные интернет-ресурсы, опытные менеджеры, умеющие даже безногого убедить в необходимости приобретения крема от грибка, - всё это способствует процветанию китайской лечебной продукции на российском рынке. Но, как показала печальная практика, распространять эти препараты в розницу некоторые российские дистрибьюторы посчитали делом хлопотным. То ли дело опт, решили они, и нужно отметить, такая задумка оправдалась с лихвой. Правда, в ущерб этим самым лопухнувшимся оптовикам, но ещё издревле известно, что деньги не пахнут и вообще девиз «цель оправдывает средства» орден иезуитов когда-то взял на вооружение не зря.

При желании можно написать о каждом таком современном лохотроне, но, учитывая современные реалии с судебными тяжбами и продажными адвокатами, кон-

кретно называть сетевую корпорацию, которая «кинула» в Новосибирске более десятка человек на несколько миллионов, не будем.

Случилась же эта история два года тому назад. Представители сетевой корпорации по объявлению набрали группу будущих дистрибьюторов. В течение некоторого времени группа ежедневно собиралась в комфортабельном офисе, где для них читались лекции и проводились практические занятия — не бесплатно, конечно. У каждого в распоряжении был телефон, списки потенциальных

потребителей, которым они втюхивали приобретённые у представителей корпорации препараты. И самое интересное, что в их неограниченном распоряжении был кулер с чудо-чаем, от которого появлялся необычный прилив сил и полное отсутствие желания принимать какую-либо пищу. Такой бесплатный заменитель обедов многих приводил в

восторг. Так же, как и сексапильная руководительница всех этих курсов. Все перезнакомились, передружились, у некоторых, наиболее активных, баланс средств потраченных на приобретение препаратов и полученных от их реализации, постепенно стал со знаком плюс.

Худо-бедно, идиллия эта длилась некоторое время. В один из таких прекрасных дней после усиленного приёма чудо-чая слушателям было объявлено, что корпорация всем им даёт огромную скидку на приобретаемые препараты. То, что стоит миллион, можно приобрести «всего» за триста тысяч. Тут же был рекомендован банк, где можно взять кредит под щадящие проценты. Вся группа, ещё раз подбодрившись из бесплатного кулера, ринулась в банк. Реализовав продукцию сразу на несколько миллионов, представители корпорации отбыли в другой город. Группу же через несколько дней попросили освободить помещение, аренда которого закончилась. Так более десятка человек оказались владельцами огромного количества тюбиков с БАДами и должниками по нешуточному кредиту. Потенциальные же покупатели препаратов неожиданно исчезли вместе с представи-

телями корпорации и кулером с бесплатным чаем.

К великому сожалению, среди этих жертв прекрасно организованного лохотрона оказался хороший знакомый написавшего эти строки. Как вполне здравомыслящий человек клюнул на эту разводиловку, непонятно. Закончилась же эта история для него и вовсе печально, о чём

него и вовсе печально, о чём не хочется говорить. А совсем недавно мне встретилась знакомая, которая с восторгом сообщила, что посещает какие-то курсы, то ли китайской, то ли тибетской метафизики. И что преподаваемая им методика активизирует настрой на деньги и здоровье. Мало того, на курсах их поят лечебным чаем. Слушать мои предупреждения знакомая не стала. Мысль же о том, что вот таких доверчивых оказывается не так уж и мало, и сподвигла меня

написать эту статью. В качестве предостережения.

Мельников Валерий



# Праздник Рождества Христова в воскресной школе

14 января 2018 года в детской воскресной церковно-приходской школе собора во имя святого благоверного князя Александра Невского праздновали Рождение Господа нашего Иисуса Христа. Начался праздник с дружного пения тропаря Рождества Христова. Затем к деткам обратился всеми любимый отец Димитрий Полинкевич. Он сердечно поздравил всех со светлым праздником Рождества Христова, пожелал Божией помощи и спасения души.











После этого праздничные песнопения исполнил молодежный хор под руководством Ирины Борисовны Семиниковой. Из года в год звучат колядки и песни, наполняя радостью наши сердца!

После выступления молодежного хора к воспитанникам обратился директор воскресной школы диакон Владимир Колодяжный. Отец Владимир обратил внимание, что чудо Рождества Христова было явлено для спасения рода человеческого.

Детки совместно с педагогами Бессоновой Оксаной Анатольевной, Нестеровой Надеждой Сергеевной, Дробышевой Татьяной Сергеевной, Фадеевой Валентиной Ильиничной подготовили замечательный рождественский концерт, в котором удивительным образом переплелись рождественская сказка, песни и стихи. В представлении место нашлось каждому ребенку: здесь были и пастушки, и елочки, и цветочки, и птички, и снежинки, и звездочки, и ангел, и Вифлеемская звезда. Каждый из героев смог рассказать о своей радости рожденному Господу: и маленькие свечки, и взрослые пастухи, и даже вечные противники – зайчата и медведь с волком, огонь и вода – были объяты единым чувством благодарности и любви. Счастливые лица маленьких артистов светились радостью сопричастности празднику рождения, которое произошло две тысячи лет назад.

Увенчался праздник потрясающим праздничным столом, организованным родителями воспитанников во главе с Гребенщиковой Евгенией Николаевной. Довольные, счастливые дети и взрослые наслаждались приготовленными вкусностями.







В завершение праздника принесли благодарение Богу. Ощущением искренней радости, тепла и единства запомнится нам всем этот чудесный день. Слава Богу за все!

Мама воспитанника воскресной школы Анастасия Гвоздева

В воскресенье 14 января, в день Великого праздника Обрезания Господня, учащиеся воскресной церковно-приходской школы при Александро-Невском соборе совместно с педагогическим составом сыграли рождественский спектакль «Днесь Христово Рождество». Педагоги и ребята долго готовились к этому событию: учили песни, стихи, шили костюмы, создавали декорации, репетировали, наряжали елку и украшали зал. Результат превзошел все ожидания! На празднике, как и на занятиях, царила особая атмосфера гармонии, доброты, взаимопонимания и, конечно, любви к детям! Очень сложно передать те внутренние ощущения, которые испытываешь, находясь на этом празднике! То, как пел молодежный хор, как пели рождественские песни дети, как они вживались каждый в свою роль, насколько дети чувствовали всю важность проведения и участия в спектакле, посвященному Великому Празднику Рождества Христова! Благодаря всему этому праздник получился по-настоящему светлым, торжественным, радостным и незабываемым! После окончания спектакля всех участников



и их родителей ждало вкуснейшее угощение! Нужно сказать, что, посещая занятия воскресной церковно-приходской школы, участвуя в такого рода мероприятиях, ощущаешь себя членом одной большой любящей семьи!

Мама ученика воскресной церковно-приходской школы Анна Мамонтова

### Алкоголизм как духовная болезнь

## не в вине вина

Диавол ничего так не любит, как роскошь и пьянство, поскольку никто так не исполняет его воли, как пьяница.

#### Святитель Иоанн Златоуст

В «Древнем Патерике» есть характерный рассказ о том, как некоему египетскому пустынножителю бес обещал, что не будет его больше угнетать никакими искушени-

ями – только бы он совершил какой-нибудь грех.

Он предложил следующие три греха: убийство, блуд и пьянство. Пустынник же тот подумал про

себя так: «Человека убить – страшно, ибо это есть само по себе большое зло и заслуживает смертной казни, как по Божьему суду, так и по гражданскому. Блуд совершить

### 

- стыдно, погубить хранимую до того чистоту тела – жаль, и гнусно оскверниться не познавшему еще этой скверны. Упиться же один раз, кажется, небольшой грех, ибо человек скоро протрезвляется сном. Итак, пойду, упьюсь, чтобы бес больше не угнетал меня, и мирно я буду жить в пустыне». И вот, взявши свое рукоделие, он пошел в город и, продав его, вошел в корчму и упился. По действию сатанинскому случилось ему беседовать с некоей бесстыдной и прелюбодейной женщиной. Будучи прельщен, он пал с ней. Когда он совершал с нею грех, пришел муж той женщины и застал грешащего с женой, начал его бить. А он, оправившись, начал драться с тем мужем и, одолев его, убил. Таким образом, тот пустынник совершил все три греха, каких он трезвый боялся и гнушался, и через это погубил многолетние труды свои. Разве только истинным покаянием он смог снова найти их, ибо милосердием Божиим человеку, истинно кающемуся, возвращаются его прежние заслуги, которые он погубил грехопадением.

Вот как винопитие толкает на все грехи и лишает спасения, погубляя добродетели. Истину говорит апостол: *«Не упивайтесь вином, в нем же есть блуд»* (Еф. 5; 18). (Творения св. Димитрия Ростовского. СПб. С.455-456)

Страсть пьянства — телесная, а «движение плотских страстей пресекает воздержание» (Добролюбие, т.1, С.600). Поэтому святые подвижники предпочитали даже совершенно не употреблять вина. Вот что написано об этом в знаменательном памятнике аскетической литературы — «Луге Духовном»:

«В двадцати милях от Александрии есть Лавра... Туда мы прибыли к авве Феодору и спросили его: "Хорошо ли, отче, если мы придем к кому или к нам придет кто-нибудь и мы разрешили на вино?" "Heт!" –

отвечал старец. "А как же разрешали древние отцы?" "Древние отцы были велики и сильны — они могли разрешать и опять запрещать. А наш род, чада, не может разрешать и запрещать. Если мы разрешим, то уже не выдержим строгого подвижничества"» (Луг Духовный. Сергиев Посад. 1915. С.192-193).

Или еще такой пример из древности. «Однажды в скиту сделано было угощение для братии. Одному из присутствующих старцев подали чашу вина. Он отказался выпить ее, сказав подавшему: "Унеси от меня эту смерть". Прочие, участвовавшие в трапезе, увидев это, также не стали пить вина» (Св. Игнатий Брячанинов. Отечник. Пб. 1903. С.482).

И, наконец, приведем рассказ о несколько ином случае воздержания, который иллюстрирует рассудительность святых подвижников. «Один из старцев, налив вино в чашу, поднес ее авве Сисою, тот выпил; потом поднес вторую, он принял и вторую. Когда же старец предложил ему третью, авва не принял и сказал: "Перестань, брат! Или ты не знаешь, что есть сатана?" (Достопамятные сказания о подвижничестве святых и блаженных отцов. М. 1845. С.289)

Важно понять, что алкоголизм - это, без сомнения, болезнь, но в то же время, с точки зрения религиозной антропологии, алкоголизм – это страсть, от которой ни один человек не способен избавиться безболезненно, не изменив ничего в своей душе и сознании. Что такое страсть? Страсть - это злокачественный недуг души, пагубный навык, образующийся при многократном исполнении каких-либо порочных влечений, которые становятся потребностью человека, входят в его привычку, влияют на его образ жизни, властвуют над ним - вся дальнейшая жизнь человека строится в зависимости от данного пристрастия. «Пьянство

происходит не от вина – и вино создано Богом... но порочная воля производит пьянство» (Иоанн Златоуст), и, следовательно, необходимо вначале изменить свою волю – отказаться от самооправдания, признать свою страсть и свое бессилие перед ней и попросить помощи. В этом случае помощь медицины окажется намного эффективней, поскольку больной сам будет искать исцеления. Но именно это самое сложное.

В Православии давно известно, что причиной алкоголизма является духовное заболевание - гордость. Одним из ее проявлений в человеческой природе считается такое качество, как своеволие. Люди с алкогольной зависимостью - своевольные люди. Это мнение основано не на догадке, а на твердом доказательстве и исследовании. Химически зависимые люди последними видят свои проблемы. Они не могут видеть себя со стороны. Внутренне, в душе, алкоголик не выносит (не терпит) контроля людей и Бога. Он, алкоголик, «есть и будет хозяином своей судьбы». Ум его закрыт для восприятия других идей, утверждений, знаний.

Подводя итог вышесказанному, можно утверждать два момента, необходимых для преодоления алкогольной зависимости. В первую очередь, это желание самого страждущего бросить пить и его готовность вести трезвую жизнь, причем не какой-то ограниченный срок (год, два, пять лет — это все пустые отговорки, не дающие необходимого эффекта), а постоянно. А во вторую, для этого необходимо отказаться от своеволия и попросить помощи, ничего не скрывая и не тая от врачей и близких.

Что же касается христиан, страждущих этим недугом, то для них решающими могут стать эти слова апостола Павла: «Пьяницы Царствия Божия не наследуют» (1Кор. 6; 10).



# Андрей Цыплов: «Я захотел стать рабом Божиим, а не рабом греха»

Андрей Геннадьевич Цыплов возглавляет отдел профилактики негативных зависимостей Новосибирской митрополии, трудится помощником руководителя Епархиального центра социальной реабилитации нарко- и алкозависимых во имя святого преподобного Серафима Саровского, является координатором Епархиального общества трезвости в честь иконы Божией Матери «Живоносный Источник». Словом, круг его обязанностей весьма обширен. Сказать, что работа эта непростая, значит ничего не сказать. Но руки у него не опускаются. Говорит, что служит Богу, а Господь всегда помогает, особенно тогда, когда по-настоящему трудно.

- Я вообще не представляю, как можно вытаскивать людей из такой глубокой ямы, как наркомания и алкоголизм. Откуда силы берете, Андрей Геннадьевич?
- Так я же говорю Господь дает силы, всё от Него! А по поводу того, что «я вытаскиваю из ямы» не я, а Господь! Я, как и многие другие наши сотрудники, занятые этим служением, лишь инструмент в Его руках. В начале своего служения я спросил одного батюшку, как помочь этим несчастным людям, а он ответил мне почти словами преподобного Серафима: «Не думай о том, как помочь, сам изменяйся, воцерковляйся, спасай себя, и люди, видя твоё усердие, начнут равняться на тебя и рано или поздно встанут на путь спасения».



— Родители привели меня в Вознесенский собор в конце 70-х годов. Удивительно, но я отчетливо помню это событие, хотя мне было тогда всего три года: рядом стояли взрослые с детьми, много было детей. И еще был один случай, который я тоже хорошо запомнил. Мы с родителями ехали мимо собора Александра Невского. Здание храма показалось мне суровым, тяжелым, купола— черные. Но страха я не испытывал, разве что какое-то волнение появилось. Я спросил родителей, что это за дом, и они рассказали, что это — храм, с него начинался город, и что сейчас в нём находится студия кинохроники. Мне было только семь лет, но я почему-то очень





удивился тому, что в храме находится какая-то студия кинохроники. Это у меня не укладывалось в голове.

#### - То есть в Церкви вы с юных лет?

– Нет, к сожалению. Хотя верующим был всегда. И регулярно заходил в Вознесенский собор поставить свечу. Но моя вера не была предметной, скорее абстрактной. Потом, когда открылся Александро-Невский собор, начал заходить в него. Однажды пришел в храм, чтобы батюшка освятил мой нательный крест. Думал так: «Храм этот носит имя воина Александра, и вот, мне сейчас освятят крест, и я тоже буду воином, как святой Александр Невский». В результате мне освятили крест, я его надел и пошел «воевать».

#### - Что значит «воевать»?

— В смысле завоёвывать мир. А что? На дворе стояли «лихие» 90-е годы. Я был молодым, сильным, амбициозным, мне казалось, что земля крутится, потому что я по ней хожу. Был уверен, что обязательно преуспею в этой жизни.

#### – Преуспели?

– Начисто проиграл. Потому что не было понимания, что Бог – это Любовь, что душа человека должна стремиться к Горнему, а так называемые земные ценности – это всё обман, ложь, лукавство.

Но – слава Богу! – я знал, что есть Он, и когда оказался в пустоте, в полном духовном одиночестве, я потянулся к своему Творцу. Знаете, я тогда понял, что хочу стать рабом Божиим, а не рабом греха. С этими мыслями, с этим чувством я снова пришел в Александро-Невский собор, но ощущал себя уже не воином, а блудным сыном, вернувшимся в дом отца.

# Но вы не только пришли в Церковь, вы еще начали здесь трудиться. И при этом выбрали не самое легкое направление.

– В те годы, тринадцать лет назад, отец Александр Новопашин, настоятель собора, активно развивал работу с наркозависимыми. Ему помогал Сергей Александрович Булышев. Но нужны были и другие помощники, много помощников. Решать задачи приходилось всем миром. Да и сейчас ситуация мало изменилась.

### – Вы ожидали, с какими трудностями вам придется столкнуться?

— И ожидал, и не ожидал... Ребята приходят сложные. С одной стороны, намучившись, они хотят измениться, хотят начать жить трезвой жизнью, но греховный навык не отпускает, тянет назад. Преодолеть это состояние очень непросто. Но с Богом возможно всё.

#### - А это понимают ваши подопечные?

- Не все и не всегда. Дело в том, что у нас - православная реабилитация, программа одобрена Синодальным отделом по церковной благотворительности и социальному служению Русской Православной Церкви. Помимо трудотерапии она состоит из ежедневных молитвенных правил, участия в воскресных службах, за которыми необходимо исповедоваться и причащаться. То есть от наших подопечных требуется посильное участие в церковной жизни. Большинство это понимают, тем более что многие из них из православных семей, когда-то даже сами ходили с родителями в храм. Но есть и такие, кому кажется это какой-то игрой. Некоторые новички начинают посмеиваться во время общей молитвы, иной раз выбегают. У нас проходил реабилитацию парень, который именно так себя и вёл. Потом пообвык, начал молиться, но было видно, что делает он это спустя рукава. Прожил у нас восемь месяцев, поверил в свои силы и уехал домой. А через год сорвался, позвонил, попросился назад. Но на этот раз к молитве, к службам в храме уже относился очень серьезно. Сейчас у него все нормально складывается.

Знаете, есть такая поговорка: молиться — наперёд пригодиться. Я долгое время не понимал, что это значит. А на самом деле всё очень просто. Вот, молишься вроде усердно, и кажется, что без толку. Но на самом деле твои молитвы не остаются неуслышанными, Господь все равно поможет — не сейчас, так потом, когда Его помощь будет особенно нужна.

- Эффективность православной реабилитации составляет свыше 60-70 процентов, а кто-то говорит и выше. В то время как в государственных учреждениях она не превышает и 10. Это признают сами наркологи.
- И это всё происходит на моих глазах. Случаются и чудесные исцеления. Вот один такой случай. В одну из наших реабилитационных общин привезли парня, страдающего алкоголизмом. У него была третья стадия, развилась дистрофия, опухли ноги, соображал плохо в общем, как говорится, полный набор. Никаких иллюзий насчет него никто особо не питал. Он у нас полгода в окно смотрел, всё мечтал, вдруг за ним кто-нибудь приедет. Однако в храм, находящийся от дома в двух километрах, несмотря на больные ноги, с большим трудом, но ходил. Потому что верил, что Господь поможет. Прошло два с половиной года. Сейчас он живет трезвой жизнью, работает в городе. Это ли не чудо?

Таких случаев не перечесть. Некоторые бывшие наши реабилитанты продолжают работать у нас волонтерами, кто-то становится сотрудниками центра, многие выпускники разъехались по стране и под эгидой Русской Православной Церкви организовали реабилитационные центры в Москве, Костроме, на Алтае, во многих других местах. А еще больше людей просто живут полноценной жизнью, работают на производствах, в коммерческих фирмах, создали семьи, растят детей.

# – Насколько я знаю, у вас высшее техническое образование. Тем не менее, вы окончили еще и педагогический университет.

— По мере погружения в проблему, я понял, что мне не хватает знаний по психологии. Поэтому я поступил в институт педагогики и психологии детства при Уральском педагогическом университете. Именно в этом институте обучение проводится по программе педагогики духовно-нравственного воспитания. Преподаватели большое внимание уделяли психологии детства, а это для моей работы тоже важно. Во-первых, потому что «все проблемы из детства» и поэтому нужно уметь разбираться в причинно-следственных связях и научить этому наркозависимых, чтобы они, в свою очередь, сами смогли разобраться в себе. А во-вторых, мне приходиться много работать с детьми. Поэтому полученные в этом вузе знания мне очень пригодились.

#### - Вы сказали - «работать с детьми»?

— С какого-то времени сотрудников нашего реабилитационного центра начали приглашать в школы для профилактических бесед с учащимися. Мы увидели, что встречи с нами школьникам интересны, да и педагоги нас всячески поддерживали, говорили о пользе таких бесед. Поэтому Владыка Тихон благословил организовать в митрополии отдел профилактики негативных зависимостей, руководителем которого назначил меня.



#### То есть в круг ваших обязанностей теперь входит работа с детьми и молодежью. Только в городе или в области тоже?

— Мы активно работаем и в районах области, ездим по деревням и сёлам. Показываем в школах профилактические фильмы, проводим беседы, рассказываем о выборе жизненного пути, об ошибках, которые легко допустить, но сложно исправить. В таких поездках нас всегда сопровождает батюшка, поэтому нашу работу вполне можно назвать миссионерской.

#### - Как вас встречают деревенские жители?

— Эти люди, в отличие от городских, более открыты и доверчивы, у них всегда возникает много вопросов, которые они не стесняются задавать. В городе же часто спрашиваешь: «Всё понятно? Вопросы есть?» Нет вопросов. Как нет вопросов? Вопросы должны быть всегда!

#### - Выходит, городские менее разговорчивы...

— Вот наша задача и заключается в том, чтобы найти с ними общий язык, разговорить. Как-то поднялась одна девушка и выступила с целой речью. Говорит, я вечером выхожу на улицу — у подъезда сидят курят мои друзья. Спрашивает, мне с ними сесть покурить? На Красный проспект, говорит, вышла, там все мои знакомые пьют пиво и тоже курят. Интересуется: ну и куда мне идти?

#### – И что вы ответили?

— Многое зависит от той среды, в которой девушка воспитывалась. Из ее рассказа можно судить о ее ближайшем окружении, в котором она сформировалась и из которого, по разным причинам, готова выйти, но не знает, как это сделать, в какую сторону направиться. Ей нужно объяснить, что на её друзьях свет клином не сошелся, очень многие её сверстники живут другими интересами, и соответственно, у них другие приоритеты, другие цели и задачи. И жизнь их может куда бо-

лее насыщенной и интересной, только уже на другом, более высоком уровне. Другое дело, что для одних, чтобы вырваться из опостылевшего, скажем так, окружения, сделать этот шаг будет легко, для других он окажется мучительным, а кого-то и так всё устраивает. Но в любом случае, мы должны указать тот путь, по которому следует идти, чтобы в будущем человек смог избежать серьезных ошибок.

#### – Это церковный путь?

— Совсем необязательно! Мы говорим о полноценной, насыщенной, честной жизни в миру. То, что такая жизнь невозможна без Христа, — это мы, конечно, знаем, но в данном случае наша цель заключается в том, чтобы на своем пути молодые люди избе-



жали вещей, приводящих к негативным зависимостям, с которыми им свет будет не мил.

#### – Еще один вид вашей деятельности – работа с созависимыми.

- Очень важный вид деятельности! К созависимым прежде всего относятся самые близкие к зависимому человеку люди. Зачастую, или даже как правило, они не могут создать соответствующую атмосферу в семье, организовать в доме такую расстановку сил, которая бы четко показывала, что здесь у зависимого нет врагов и есть друзья, которые не потерпят его образа жизни, но сделают всё возможное и даже невозможное, чтобы вырвать его из зависимости, если он этого пожелает. Напротив, часто родственники только подыгрывают зависимому, сами того не понимая, чем усугубляют ситуацию. Мы объясняем им, как они должны вести себя, что они должны говорить, чтобы больной человек мог их услышать. И проводим психокоррекционные занятия, потому что созависимые тоже нуждаются в психологической поддержке.





– Андрей Геннадьевич, вы ведь не только работаете в городе и области. Вам приходится ездить в другие города. Например, на встречи с коллегами, чтобы обменяться опытом.

– Каждый год – по несколько поездок. В этом году я читал доклады в Томске, Красноярске, Кемеровской области. Трижды был в Москве – на Международных Рождественских образовательных чтениях, на семинаре-совещании в Государственной думе, и вот относительно недавно, в октябре, принял участие в Первом общецерковном слете православных реабилитационных центров.

— Мне кажется, что все силы у вас брошены именно на профилактику наркомании, хотя российская статистика говорит о том, что алкоголизация населения, прежде всего, молодежи происходит быстрее.

– По благословению Владыки Тихона, я являюсь ответственным за реализацию Концепции Русской Православной Церкви по утверждению трезвости и профилактике алкоголизма в Новосибирской митрополии. Это похожая работа и поэтому понятная. Помимо профилактических бесед с учащимися, мы создали группы трезвости, состоящие из людей, страдающих алкоголизмом или склонных к нему, и их родственников, то есть созависимых людей. Они периодически приходят на занятия, чтобы получить поддерживающую психотерапию и духовную поддержку. В группах уже есть люди, которые не употребляют спиртных напитков три года и больше.

У нас также организовано Общество трезвости в честь иконы Божией Матери «Живоносный источник», духовником которого стал настоятель храма во имя Иоанна Шанхайского иерей Димитрий Полинкевич. В этом году общество участвовало в организации Всероссийского Дня трезвости в Новосибирске. В Нарым-

ском сквере был проведен праздник с участием артистов, спортсменов, врачей, психологов, педагогов. Как сказал один из посетителей праздничного сквера, «по своей глубине и масштабу это как День города, только все трезвые».

– В 2013 году на улице Ереванской был открыт Епархиальный координационный центр по противодействию и профилактике наркомании и алкоголизма. Мне не совсем понятно, как этот центр вписывается в общую структуру работы по противодействию наркомании и алкоголизму, которая проводится в митрополии.

Это своего рода штаб, который

возглавляет настоятель Александро-Невского собора протоиерей Александр Новопашин. Отсюда координируется работа по всем направлениям. Здесь сосредоточены кабинеты отдела профилактики, первичного приема, есть зал собраний, в котором проводятся круглые столы, конференции. И что особенно важно — на первом этаже здания расположен храм в честь иконы Божией Матери «Неупиваемая Чаша».

 Это как раз та икона, перед которой молятся алкоголики и наркоманы, испрашивая у Богородицы исцеления.

– В том числе и они. Но вообще-то перед этой иконой молятся все люди, душа которых обременена всевозможными страстями: сребролюбием, блудом, завистью, чревоугодием, раздражительностью, тщеславием, боязливостью и так далее. Пресвятая Богородица предлагает нам освободиться от этих страстей и взамен принять Христа, который всегда готов войти в душу даже самого последнего грешника.

 Благодарю вас, Андрей Геннадьевич за эту беседу. И да поможет вам Господь в вашем нелегком служении!

> Дмитрий Кокоулин Новосибирская митрополия

Круглосуточный информационный телефон, по которому родственники и сами страждущие могут получить предварительную консультацию по вопросам зависимостей и зависимого поведения 8 (383) 299-14-14.

Сайт Православного общества трезвости в честь иконы Божией Матери «Живоносный источник» находится по адресу http://trezvenie-nsk.ru/

# Мультимедийный исторический парк «Россия – моя история» объявил о бесплатном посещении на три месяца для всех

С 3 января по 1 апреля 2018 все желающие могут посетить экспозиции Парка совершенно бесплатно. Для этого достаточно приехать и получить бесплатный билет в кассе Парка на любую экспозицию.

Мультимедийный исторический парк «Россия – моя история» открыт в Новосибирске 12 ноября в отреставрированном здании Дома офицеров бывшего военного городка.

Исторический парк в Новосибирске — один из 18 региональных проектов, дублирующих интерактивную экспозицию 57-го павильона ВДНХ. Инициатором создания мультимедийной исторической площадки выступил Патриарший совет по культуре, председателя совета епископа Егорьевского Тихона (Шевкунова) поддержали государственные структуры, общественные организации и представители бизнеса.

Сейчас посетителям доступны четыре модуля: «Рюриковичи», «Романовы», «От великих потрясений к великим победам» — 1917-1945 гг., «Россия — моя история» — 1945-2016 гг. В залах нет привычных для му-

зеев экспонатов - вся информация представлена на мультимедийных носителях с помощью тач-мониторов, 3D-экранов, проекторов и других интерактивных устройств. Некоторые технические решения уникальны. Например, мультимедийная книга, перелистывая виртуальные страницы которой можно увидеть, как пишется история. Интерес вызывают также реконструкции военных действий, визуализация быта и традиций той или иной эпохи. В конце каждого зала установлен монитор с тестовым заданием для желающих проверить свои знания истории.

Все подробности, в том числе и режим работы Парка, смотрите на сайте.

Фото М Пучкова Епархиальный медиа-центр



#### **СИИЗЛЯКЬТЯО**

СОБОР ВО ИМЯ СВЯТОГО БЛАГОВЕРНОГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКОГО



Православное общество трезвости в честь иконы Божией Матери «Живоносный источник»

Консультации по вопросам зависимого поведения (алкоголизм, наркомания, игромания) по тел. 299-14-14

Беседы и группы взаимопомощи для зависимых людей и родственников проходят еженедельно по вторникам и пятницам в 18.00 в трапезной собора во имя св. кн. Александра Невского

г. Новосибирск, ул. Красный проспект, 1A www.trezvenie-nsk.ru



Православное добровольческое движение «Родной Дом» при соборе во имя святого благоверного князя Александра Невского

В настоящее время «Родной Дом» на регулярной основе осуществляет следующие виды социального служения:

социально-культурное сопровождение и благотворительная поддержка детей из социально-реабилитационного центра для несовершеннолетних «Виктория» и их духовнонравственное воспитание в православных традициях;

социально-культурное сопровождение и благотворительная поддержка семей с детьми, попавших в трудную жизненную ситуацию, находящихся в Доме матери и ребенка Епархиального комплексного центра для бездомных.

Новое перспективное направление: служение в отделении паллиативной помощи детям при Новосибирской районной больнице №1 (с. Барышево), направленное на улучшение качества жизни и поддержку семьи.

Православному добровольческому движению «Родной Дом» очень нужны добровольцы!

Кроме участия в комплексных программах, добровольцы часто требуются для участия во временных проектах, в благотворительных мероприятиях и акциях.

Контактная информация: Виталий Бессонов 8-913-462-79-79 https://vk.com/rodnoydom\_sobor http://ansobor.ru/articles.php?id=303

#### **КИИЭЛЯКТӘФ**

СОБОР ВО ИМЯ СВЯТОГО БЛАГОВЕРНОГО КНЯЗЯ АЛЕКСАНДРА НЕВСКОГО



#### ТАИНСТВО КРЕЩЕНИЯ

в соборе во имя святого благоверного князя Александра Невского совершается после предварительных огласительных бесед с желающими креститься или крестить своих детей и крестными родителями.

Первая беседа проводится в воскресение в 16-00. День крещения назначается во время беседы.



#### ТАИНСТВО ВЕНЧАНИЯ не совершается:

накануне среды и пятницы всего года (вторник, четверг), воскресных дней (суббота), накануне и в Великие, престольные и двунадесятые праздники, в продолжение всех многодневных постов.



#### Акафисты, совершаемые в течение седмицы

#### Понедельник

16-00 — акафист перед иконой Божией Матери «Иверская»

#### Вторник

16-00 – акафист святому благоверному князю Александру Невскому

#### Среда

16-00 – акафист святым отцам Киево-Печерским

19-00 – акафист святителю Николаю Чудотворцу и акафист святителю Спиридону Тримифунтскому о помощи во всяком добром деле

#### Четверг

**16-00** – акафист перед иконой Вифлеемских младенцев (для совершивших грех аборта)

#### Пятница

16-00 – акафист святому праведному Симеону Верхотурскому

#### ИНФОРМАЦИОННО-КОНСУЛЬТАЦИОННЫЙ ЦЕНТР ПО ВОПРОСАМ СЕКТАНТСТВА

при соборе во имя св. Александра Невского (член-корреспондент FECRIS – официального консультанта Совета Европы по вопросам деструктивных культов и организаций)

ПРИЕМ ПРОВОДИТСЯ ТОЛЬКО ПОСЛЕ ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЙ ЗАПИСИ

по телефону: 223-83-49 e-mail: iccs-nsk@yandex.ru http://www.ansobor.ru

#### воскресная церковноприходская школа

при соборе во имя святого благоверного князя Александра Невского проводит:

#### ЗАНЯТИЯ СО ВЗРОСЛЫМИ

изучение Священной истории Нового Завета, разбор воскресных Евангельских чтений, знакомство с современной церковной жизнью, просмотр православных видеофильмов.

#### ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 3,5 ДО 8 ЛЕТ (МЛАДШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

преподавание детям основ Священной истории и начальных понятий христианской нравственности посредством рисования, рукоделия и игры, пения.

#### ЗАНЯТИЯ С ДЕТЬМИ ОТ 9 ДО 14 ЛЕТ (СТАРШАЯ ДЕТСКАЯ ГРУППА)

изучение Священной истории и географии Ветхого и Нового Завета, разбор воскресных Евангельских чтений, знакомство с основными понятиями христианской нравственности, житиями святых, историей чтимых икон и иконописью, церковно-славянским языком, важнейшими событиями церковной истории, рисование, рукоделие, церковное пение.

#### ЗАНЯТИЯ ПРАВОСЛАВНОГО МОЛОДЕЖНОГО ХОРА

изучение и исполнение песнопений Божественной литургии, духовных песнопений; участие хора в богослужении; выступления на праздничных концертах

(в хор принимаются желающие в возрасте от 14 до 22 лет).

Занятия проводятся по воскресеньям с 12.00 в соборе

> Телефон для справок 223-54-40

#### епархиальный центр защиты жизни и семейных ценностей

во имя святителя Иоанна Шанхайского

принимает любые виды пожертвований для оказания материальной поддержки беременным женщинам, оказавшимся в трудной ситуации, и малообеспеченным семьям, имеющим детей дошкольного возраста.

Центр нуждается в помощи добровольцев: администратора группы «ВКонтакте» и помощников, отслеживающих рубрики «Отдам даром» различных сайтов.

#### Обращаться по адресу:

ул. Сибревкома, 8, тел. 264-46-15

Братья и сестры! Большая просьба, не использовать газету в хозяйственных нуждах!

> Газету «Православный Миссионер» можно прочитать на сайте собора: http://ansobor.ru/ или ансобор.рф



При Новосибирской епархии по благословению Высокопреосвященнейшего Тихона, Митрополита Новосибирского и Бердского при поддержке администрации города и области работает

Епархиальный Реабилитационный Центр во имя преподобного Берафима Саровского для нарко- и алкоголезависимых лиц

По субботам в 15.00 — молебен о исцелении страдающих наркотической и алкогольной зависимостью и для их родителей. Приём желающих поступить на реабилитацию или получить консультацию по данному вопросу по субботам в 16:30 в трапезной

По вопросам реабилитации обращаться по телефону 287-00-03 E-mail: 2870003@gmail.com Сайт ЕРЦ: http://2870003.ru/



«В ЗАЩИТУ ЖИЗНИ ДЄТЄЙ»

Цель фонда — адресная помощь женщинам, отказавшимся от совершения абортов.

нам, отказавшимся от совершения аоортов. Фонд обращается ко всем, кому небезразлична судьба детей, приговоренных к смерти собственными родителями, с просьбой внести посильную лепту для их спасения. Городской благотворительный фонд

«В защиту жизни детей» р/сч № 40703810523000000065 в Филиал «Новосибирский» АО «АЛЬФА-БАНК», к/сч № 30101810600000000774 в СИБИРСКОЕ ГУ БАНКА РОССИИ ИНН 5406596129 БИК 045004774

Учредитель: Местная православная религиозная организация «Приход храма во имя святого благоверного князя Александра Невского г. Новосибирска Новосибирской Епархии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)»

Главный редактор: протоиерей Александр Новопашин Редактор: Мария Заварзина

**Корректор:** Ирина Рагозина **Дизайн и верстка:** Сергей Колотилов

Адрес редакции и издателя:

630007, г. Новосибирск, ул. Красный проспект, 1А, тел. (383) 223-54-40, 223-83-49 http://ansobor.ru, e-mail: novnevsky@yandex.ru

Свидетельство о регистрации средства массовой коммуникации в Управлении Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций по Сибирскому федеральному округу ПИ № ТУ54-00744 от 06 мая 2015 г.

Отпечатано в типографии «СоюзПечать» Адрес типографии: 630083, г. Новосибирск,

ул. Большевистская, 131, к.5. Заказ: 142 Тираж: 1500 экз. Дата подписания в печать: 9.02.2018 г.

дата подписания в печать: 9.02.2018 г. Время подписания в печать: по графику 12.00, фактическое 12.00 Дата выхода в свет: 16.02.2018 г.

Распространяется бесплатно!

**12**+